№ 69 (78) ноябрь-декабрь 2015

Издаётся с января 2006 года

Свидетельство о государственной регистрации: ПИ № ТУ36-00332 от 24.12.2012

# вестник антониевского храма

культурно-информационное издание храма во имя святителя аннонцаморони-ончуталух

ПО БЛАГОСЛОВЕНИЮ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЕЙШЕГО СЕРГИЯ МИТРОПОЛИТА ВОРОНЕЖСКОГО И ЛИСКИНСКОГО ВЫХОДИТ ОДИН РАЗ В МЕСЯЦ. ЭЛЕКТРОННАЯ ВЕРСИЯ ИЗДАНИЯ ДОСТУПНА ПО АДРЕСУ: WWW.Snt-antonius.ru

# всё та же веет над миром



Сколько диких, безумных нападок было за последнее время производимо на Православную Церковь! И даже у лиц, привязанных к Ней сыновней любовью, невольно слагался вопрос, таково ли Её воздействие, как в прошлые века, всё так же ли Она спасает людей и вырабатывает в лучших из них тот высокий строй жизни, который принято называть святостью.

В числе наиболее выдающихся русских подвижников – люди разнообразных положений, склада, дарований. Одно в них общее: неослабевающий всю жизнь порыв ко Христу. Какая во всех неутолимая духовная жажда, какое благородное стремление к истинной и полной свободе: к освобождению себя от пут зла и созданию в себе человека по образу и подобию милующего, греющего, прощающего, чистого, кроткого Христа Спасителя.

Не нам мерить людей! Но грех ли будет думать, что дивный старец Серафим по чрезвычайности подъёма своего духа не уступает наиболее аскетическим, наиболее удивительным лицам славнейших эпох христианства? Что митрополит Московский Филарет так напоминает тех великих Отцов Церкви, которые во времена

церковных бурь выяснили всю истину Церковного учения, установили формы Церковной жизни. Что кроткий епископ Феофан является как бы продолжателем дела столь дорогого русскому народу святителя Димитрия Ростовского. И между тем как один своею бесценною «Четью-Минеею» говорит: «Вот до чего возвышались люди» — другой своими книгами указывает: «Вот кратчайший путь, чтоб следовать за теми людьми».

Нет, Церковь цветёт, плодоносит. Но дела  $E\ddot{e}-B$  противоположность делам мира, где маленькие люди подымают вокруг своих не ценных, ненужных дел такой шум.  $E\ddot{e}$  дела совершаются бесшумно, в святом сосредоточении. Эти дела видит и знает им цену русский простой народ, который по рассказам отцов продолжает любить людей, помянутых, преимущественно, со стороны их нравственной крепости.

Всё та же веет над миром Сила Христова, и те же дивные дары посылает Бог тем, кто искренно за Ним идёт. И русский народ поныне в лучших людях своих – тот же Богоносец, каким был всегда.

Новомученик Евгений Поселянин



# НЕ ПЕРЕСТАНЕМ ВИДЕТЬ НЕБО...

# ДЕСЯТЬ СПОСОБОВ **ЛЮБИТЬ**

Слушать, не перебивая [Притч. 18, 14]

Говорить, не обвиняя [Иак. 1, 19]

Давать, не жалея [Притч. 21, 26]

Обещать, не забывая [Притч. 13, 12]

Отвечать, не споря [Притч. 17, 1; 15, 17]

Уступать, не претендуя [Eф. 4, 15]

Делать, не жалуясь [Флп. 2, 14]

Верить, не сомневаясь [1Kop. 13, 7]

Прощать, не упрекая [Кол. 3, 13]

Непрестанно молиться

[Еф. 6, 18; Кол. 1, 9]



«Встань, гряди; вера твоя спасла тебя», слышим мы в евангельском чтении слова Спасителя [Лк. 17, 19]. Слова тем более удивительные, что они обращены к грешному человеку, ещё при жизни свидетельствуя о его спасении. Спасение человека уже совершилось. И одно слово открывает нам причину совершившегося: Вера!.. Вера твоя спасла тебя!

Но какой смысл сокрыт в этом слове? Какая Вера? какая жизнь? Ведь и мы тоже веруем, но так ли, чтобы и нам услышать решительное: «Иди, ты спасён!» Краткое евангельское слово обращено к нам: прииди и виждь, научись спасению Верой.

Враг рода человеческого исказил душу человека грехом. Он как ловец преследует душу без устали, сделав её согбенной аж до земли - и человек перестал видеть Небо. Лишь собственное чрево да прах, попираемый ногами, предстают его взору, владеют его помыслами. И болезни тела неотступно следуют за болезнью души...

Так, десять прокажённых - страдальцев, чьи распадающиеся, гниющие тела несли на себе страшные язвы греховной жизни - предстали Спасителю и, колеблемые слабой верой и неверием одновременно, остановились поодаль от Него. Но слух о Христе как о Великом Целителе уже дошёл до них, родив в душах надежду.

«Иисус, Наставник, помилуй нас!» - взывают прокажённые [Лк. 17, 13], и их страдания и вопль о помощи преклоняют Господа на милость. Он отсылает больных в церковь, требуя от них исполнения закона: «Пойдите, покажитесь священникам» [Лк. 17, 14]. И Христос исцеляет болезнь, хотя прокажённые - ещё только на пути к исполнению закона, на пути в церковь. Вознаграждена сама готовность грешников исполнить закон. Десять человек вошли в церковь прощёнными - и, как следствие прощения, получили исцеление от неисцельной болезни своей!

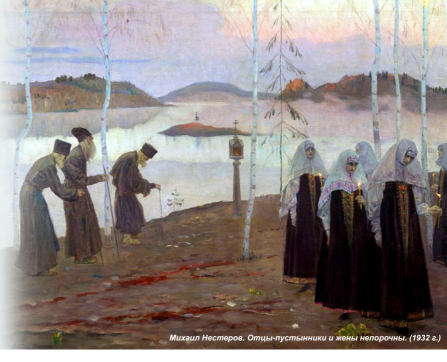
Но что происходит дальше? Их было десять, несчастных грешников, изувеченных общей болезнью, но только один, как слышим мы в «Евангелии», получил дар Вечной Жизни – спасение. Только один из них, поражённый совершившимся чудом, видя себя исцелённым, очищенным, вновь ищет Христа, чтобы припасть к Нему с чувством благодарности, ибо он познал в Целителе Живого Бога – и возвращается ко Христу, чтобы уже никогда не отойти от Него ни словом, ни делом, ни помышлением. Благодарность его - свидетельство живой Веры, что стала его жизнью, стала силой души. Чувство Живого Бога, потребность идти к Богу, хваля и славя Его, даруют человеку спасение.

Но «не десять ли очистилось? где же девять?» звучит снова голос Спасителя [Лк. 17, 17]. А девять, получив желаемое - милость прощения и очищения. возвратились в свою прежнюю жизнь греха и порока, ушли, забыв о чуде и о Том, Кто даровал им милость Свою. Вера их сразу угасла, её задул вихрь суеты, похитил диавол, и в душах их, не сохранивших следа Божиего влияния, воцарилась прежняя темнота греха и пустота. И нет любви к Богу – Благодетелю, Целителю, Источнику Жизни. И опять Бог забыт до какой-нибудь очередной беды, болезни, скорби, которые снова вскормит их же греховная жизнь.

Многого не хочу. Многое не дано. Мне бы одну свечу звёздочкой на окно. дальний багряный лес в лунном ночном плену, да золотых небес сонную тишину... Свята земля сия. Хочешь ты или нет будет над ней сиять дивный Господний Свет. В мире сейчас темно, молнии – отблеск меча Страшно... Но есть окно.

Наталья Кожевникова

Женщина и свеча.



Это можно сказать и о нас. Человек без конца прибегает к Богу и требует, требует благ: счастья, довольства, здоровья. Он бежит к Богу со своей нуждой – но не живёт Им, и всякий раз, получив просимое, возвращается к привычной греховной жизни. И эта бесплодная толчея человека возле Бога всё чаще и чаще вызывает в прокажённых душах ропот на Творца, на всё и вся. Бог в их глазах становится виновным во всём: это Он не отвечает на просьбы-требования, это Он не даёт человеку полноты жизненного счастья. А то, что сам человек не живёт по предписаниям Божиим, пожиная горечь разрушенной своими же беззакониями жизни, не приходит на ум. Коли нет подлинной Веры, подлинной жизни духа - не кончится спасением жизненный путь его. Вот и всё, ясно и просто!

Спасение человека совершалось, совершается и будет совершаться во все времена только Верой и только в Церкви. Ибо проказа греха - семени смерти, поразившая род человеческий, врачуется только там, и только Спасителем. В евангельской истории мы ясно зрим борьбу двух начал: Света с тьмою, Добра со злом, Жизни со смертью, Бога с диаволом. И если враг рода человеческого так неотступно, так настойчиво борет душу каждого человека, то о Церкви Христовой от самого рождения её он имеет совершенно особенное попечение, ибо – повторим – только в Церкви и через Церковь совершается спасение человека.

Тайна беззакония совершенно противоположна тайне христианского благочестия. Уничтожение Веры во Христа Спасителя как Бога - одна из основных задач неустанной диавольской заботы. Святая Православная Церковь - живой организм, насаждающий и взращивающий виноградник Христов, и только в ней - залог жизни и спасения человека, только в ней -Христос, всегда «живый и действуяй». Святой Киприан Карфагенский говорил: «Тот не имеет Отцом Бога, кто не имеет матерью Церковь». Поэтому Церковь и находится под особо пристальным вниманием врагагубителя. В каждую эпоху истории Церкви он изобре-

тал особые приёмы борьбы с нею, изощряясь в подходящих по времени восстаниях на неё: то ополчался извне гонениями от власть предержащих, то ввергался в лоно Святой Церкви расколами, роем ересей. заблуждений и неправд извращая Истину, расторгая единство, ниспровергая Веру. Чтоб не оказаться в пленении губителя, необходимо знать не только о кознях диавольских против наших душ, но и замечать все способы борьбы его против Церкви, чтобы вместо Церкви Божией не попасть в церковь лукавнующую...

Исключителен путь Русской Православной Церкви после 1917 года. Обречённая властями на полное уничтожение, она длительное время переживала лютые гонения, сравнимые лишь с гонениями первых веков христианства. Но тогда Православие в России было ещё настолько могущественно, что только физическое уничтожение Церкви Божией, её иерархов и народа Божия помогло в исполнении этой первоочередной задачи новым властителям. Позднее, когда истреблением священства Церкви был нанесён сокрушительный удар, а в верующем народе посеян страх, враг всякой Правды вводит в Церковь раскол обновленчества, желая то немногое, что осталось в Церкви живое силой Духа Божия, приспособить к требованиям миродержца и уничтожить Церковь изнутри. Но кровь новых российских мучеников исходатайствовала Русской Церкви милость Божию: началась война, приостановившая разрушительные планы.

В послевоенное время на смену явному гонению приходит скрытое... В этом гонении врага не видно, все становятся вроде бы друзьями, тогда как неверие и зловерие ведут свою незримую беспощадную борьбу. И если прежде еретики обнаруживали себя явно, то ныне в храме бывают еретики скрытые: те, кто, приходя в Церковь, неправо мыслит о ней, о Вере, о Боге. Но в Церкви Благодать была, есть и будет; только не все те, кто в ней, вмещают в себя благодать.











Их души и сердца не отданы Богу. И вы сердцем чувствуете, что рядом с вами в Церкви – чужой.

Одновременно с давлением извне враг продолжает своё наступление и на содержание Православного вероучения, стремясь извратить Истину. Облегчается делание разрушителя и общим религиозным одичанием людей. А когда нет сопротивляемости находящим болезням, любая из них, даже самая безобидная, может стать смертельной... Ныне в России предоставляется свобода всякому - и христианскому, и инославному исповеданию. Сеются плевелы лжеверия, которые, отрицая Православие, говорят об общей единой «вере в бога» всех народов.

Сколько молодёжи явилось сейчас в Церковь с распутий жизни, пройдя через оккультизм, индийскую философию, йогу. Эти бесовские познания они принесли с собой и в храм. Не имея ни сил, ни времени, а часто и желания освободиться от страшного ведения зла, они начинают на христианской почве изобретать свою новую, невиданную «веру», где в равном достоинстве уживаются и Истина, и ложь. Но, по слову апостола Петра, «лучше б им не познать пути Правды, нежели, познав, возвратиться назад от преданной им святой заповеди» [2Пет. 2, 21].

Враг рода человеческого, вдохновитель этих несчастных, предпочитает оставаться в тени. Изобретённым под его диктовку самостоятельным «верам» уже и теперь нет числа, а будет ещё больше: пока что ни царство - то своё исповедание; потом - что ни область, далее – что ни город... Наступит и такое страшное время, когда что ни человек, что ни голова то своя вера. Там, где сами себе строят «веру», не принимая Богом данную, иначе и быть не может. Да и неверие не хочет довольствоваться собою: ему надо уничтожить всё, что по-другому мыслит, особенно в вопросах Веры, бытия Божия и бессмертия души.

Самый же страшный способ богоборчества и уничтожения Православной Церкви в настоящее время извращение истинного христианства и подмена его ложным. «Евангелие» становится объектом личного переосмысления, перетолковывания, всяческих измышлений на основе Слова Божия!.. Было время, когда верующие не имели книг для уяснения Истины, а священство молчало, связанное негласным запретом от властителей мира сего. Сегодня книги церковные и толкования, кои изрекали подвижники, ведомые Духом Святым, приобрести легче, чем хлеб насущный, но часто именно под именем христиан обрушиваются на Церковь еретики. Они возвещают антихриста под именем Христа и, прикрывая ложь правдоподобием, хитростью, уничтожают для нас Истину. Теперь имя христианское слышится повсюду, храмов, будто бы, открывается даже больше, чем можно найти молящихся. Но не будем спешить радоваться. Ведь часто вера их – это только видимость, ибо внутри человека нет духа христианского, духа Любви, Духа Божия, творящего и дающего жизнь, но царит там дух века сего дух подозрительности, злобы, раздора.

Духи-обольстители и учения бесовские уже явно проникли в церковную среду. Народ церковный, попуская себе ходить в жизни в похотях сердец своих, одновременно молясь Богу и работая греху, получает за это должное воздаяние: Бог людей не слышит, а диавол, не связанный Силой Божией, творит через обольщённых свои непотребные дела.



Дух Божий ещё в первые века христианства предостерегал, что «в последние времена отступят некоторые от Веры, внимая духам-обольстителям и учениям бесовским...» [1Тим. 4, 1]. Ныне отступление от Бога и Веры распространяется по земле. Человек, отвергая добро и избирая зло, становится соучастником тёмной силы в борьбе против дела Божия. Вот какая страшная опасность грозит миру! Как же жить нам на этой обезумевшей от зла земле? Слушайте внимательно.

Святитель Божий Игнатий писал: «Те, которые поистине будут работать Богу, благоразумно скроют себя от людей и не будут совершать посреди их знамений и чудес. Они пойдут путём делания, растворённого смирением, и в Царствии Небесном окажутся большими отцов, прославившихся знамениями». Это чрезвычайно важное указание: берегитесь шума, показного делания, всего того, что лишает вас смирения. Где нет смирения – там нет истинного угождения Богу. Когда иссякли благодатные руководители подлинно духовной жизни, безопаснее руководствоваться «Святым Писанием», трудами подвижников благочестия. Книги истинных духоносных отцов вновь увидели свет. Читайте святителя Феофана Затворника, внимайте прочитанному – и козни вражии не коснутся вас.

А вот и ещё слово нам, живущим в трудные времена: «Отступление попущено Богом: не покусись остановить его немощною рукою твоею... Устранись, охранись от него сам; и этого для тебя довольно. Познай дух времени, изучи его, чтобы по возможности избежать его влияния»... «Облекитесь во всеоружие Божие, чтобы вам можно было стать против козней диавольских, потому что наша брань не против крови и плоти, но против начальств, против властей, против мироправителей тьмы века сего, против духов злобы поднебесных» [Еф. 6, 11-12]. И Господь будет с нами, будет нашим Помощником.

Научимся же Вере, дорогие мои, в Церкви научимся жизни по Вере от евангельского прокажённого!

И отнимется от нас прокажение душ, и снимется расслабление тел. И одухотворёнными душами и всем существом своим мы потянемся к Источнику Жизни – к Богу, а припав к Нему, услышим Его Голос, любящий и зовущий: «Встань от прокажения грехом, Вера твоя

И встанем оправданными, и останемся со Спасителем во веки веков. Аминь.

Архимандрит Иоанн (Крестьянкин)

# крестом благословляется доброе дело

Храм в честь святителя Антония (Смирницкого), архиепископа Воронежского и Задонского, Чудотворца, возводится в Воронеже в микрорайоне Тенистый по адресу улица Тепличная, 22а.

Воронежский владыка, скромный и нестяжательный в личной жизни, но деятельный и рачительный в церковном хозяйстве, щедрый благотворитель и непрестанный молитвенник, днём и ночью предстоявший пред Господом, был церковным иерархом глубочайшей духовной силы и выдающегося смирения. Неслучайно ещё в юные годы получил фамилию Смирницкий!..

Отличаясь доброжелательностью и простотой в общении с окружающими, святитель Антоний был высокообразован, обладал взыскательным и тонким чувством слова, став одним из инициаторов полного перевода на русский язык творений Святых Отцов, в частности, особенно почитаемого им преподобного

Он способствовал развитию церковного издательского дела; во время его пребывания во главе Воронежской обширной, но поначалу довольно захудалой епархии, здесь большими тиражами печатались иконки, акафисты, душеполезные назидания, восстанавливались ветхие и строились новые храмы, учреждались попечения для малоимущих и больных, - и в считанные годы епархия преобразилась и расцвела. Именно владыкой Антонием было дано задание Николаю Мотовилову ехать в Курск собирать сведения о родителях преподобного Серафима Саровского, брата во Христе, с которым святитель общался на духовном уровне, никогда не встречаясь... Его же заботами подготовлено общецерковное прославление двух святых земли Воронежской – Митрофана и Тихона... А мощи самого смиренного святого Антония по Промыслу Божию пока так и не явлены миру.

«Спасения вечнаго ходатай нам являешися, отче Антоние, погружаемых бо нас в житейстем море от потопления конечнаго спасаеши, палимых страстьми прохлаждаеши, заблуждшия на истинный путь наставляеши и воздвизаеши за все благодарити Господа, поя Ему: Аллилуиа», – поёт ему православный люд.

Шесть лет назад, в праздник Введения во храм Пресвятой Богородицы в нижнем приделе строящегося в честь святителя Антония (Смирницкого) храма, настоятелем которого является протоиерей Николай Бабич, началось совершение регулярных Богослужений. Сейчас процесс возведения храмового здания близится к завершению.





И вот, недавно, также накануне праздника Введения во храм Пресвятой Богородицы митрополит Воронежский и Лискинский Сергий посетил приход Антониевского храма и совершил освящение накупольного креста: «Чин молитвенный на поставление креста на верх крова новосозданныя церкве».

При совершении чина освящения архипастырем была возглашена молитва, в которой испрашивалось Божие благословение «знамению сему крестному» и дарование ему «силы и крепости благословеннаго онаго, Кровию Сына Твоего окропленнаго древа». Чтобы сделалось оно «храму сему, имени Твоему созданному, покров державен, твердое ограждение, от всякаго злаго обстояния всегдашнее избавление, благолепие же и украшение». Молитвенное прошение касалось и всех богомольцев-прихожан храма: «всех же в храм сей с верою входящих, и на него (крестное знамение) взирающих, и распятому на Кресте Сыну Твоему кланяющихся благослови и, силою крестною оградив, поврежденных от всякаго зла всегда соблюди...». После прочтения молитвы и пения тропарей и кондака Честному Кресту митрополит Сергий окропил новосооружённый крест святой водой.

Высокопреосвященнейший Владыка обратился к пастве: «Сердечно поздравляю вас, дорогие отцы, братья и сестры, с наступающим праздником Введения во храм Пресвятой Богородицы. Сегодня мы освятили крест, который будет водружён над храмом. По благодати Святого Духа, крест Христов освящает всё вокруг, освящает нашу жизнь, являясь маяком, указующим путь ко спасению. Крест – хранитель всея вселенной. Крест – слава наша. Мы должны благодарить Бога за то, что имеем оружие, дарующее «победы на сопротивныя». Крестом благословляется всякое доброе дело, все необходимые для жизни вещи, наша пища. Самих себя мы осеняем крестным знамением, когда встаём от сна, и оно хранит нас на протяжении всего дня. Через крестное знамение мы получаем великую Благодать Божию, которая служит нам во спасение», - подчеркнул митрополит Сергий и преподал присутствующим святительское благословение.

20 декабря главка и накупольный крест засияли над Антониевским храмом...

> С использованием материалов caŭma www.vob-eparhia.ru











# \$\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\tau\_0\interpole\ta

# нераздельное служение богу

Ко дню памяти святителя Антония, архиепископа Воронежского и Задонского

Имя Антония, архиепископа Воронежского, при котором совершилось торжество обретения мощей и прославление святителя Митрофана, было широко известно при его жизни. Богомольцы, бывавшие в Воронеже, приносили домой рассказы об удивительном образе Воронежского владыки; не умерла память о нём и по его кончине. Преосвященный Антоний, в миру Авраамий Гавриилович Смирницкий, родился 29 октября 1773 года в селе Повстине Пирятинского уезда Полтавской губернии. Его отец, окончивший курс Киевской академии, сперва был домашним учителем у помещика, потом в продолжение пятидесяти лет был священником в селе и скончался в сане протоиерея. Авраамий

был старший из семи его сыновей.

Усердие к церкви, набожность, тихость нрава были присущи Авраамию с раннего возраста. Отец начал обучать грамоте Авраамия довольно рано, так что ещё до десяти лет он часто заменял на клиросе причетников. На одиннадцатом году отец свёз сына в Киевское духовное училище, из которого он, как лучший ученик, перешёл и в академию. По окончании курса академии Смирницкому предлагали вступить в брак. Старший протоиерей армии Суворова предоставлял ему за своею дочерью своё место. Когда об этом доложили митрополиту Самуилу, находившемуся уже на смертном ложе, он, как бы в забытьи, долго не отвечал и, наконец, открыв глаза, промолвил: «Не благословляю. Смирницкому другие пути назначены». Это были последние слова митрополита. Такой исход дела глубоко радовал Авраамия; брак смущал его; без колебаний он поспешил исполнить давно задуманное дело и подал прошение о пострижении в монашество и изъявил решительное желание поступить в Лавру, «поучиться от святых учителей, почивающих в пещерах».

13 августа 1796 года, на всенощную в праздник перенесения мощей преподобного Феодосия, под звон колоколов Авраамий вошёл в Лавру. Под утро во сне ему было знаменательное видение. Он будто пришёл в келью преподобного Антония и спрашивает настоятеля. Скоро открылись двери, и вышел преподобный Антоний с большим потиром со Святыми Тайнами. Авраа-

 Встань, – сказал начальник русского монашества, и приобщись. – Я не готов, я только что из мира. – Приступи и приими. – И тогда Авраамий подошёл и приобшился из полной Чаши.

Так совершилось устроение в Великой Лавре юного подвижника. Из мира он принёс с собою удивительно ясное и светлое настроение, какой-то торжественный строй жизни, который уже обрисован сказанием о годах его юности, ту глубокую разумность и тихое обаяние благодушия, которые с первых лет влекли к нему сердца. Он шёл царским путём монастырского монаха, и умел на нём достигнуть многого. На него возложены были послушания: на клиросе и исправление листов выходящих из лаврской типографии духовных книг.

21 февраля 1797 года Авраамий был пострижен в иноческий сан с именем Антония; с тех пор он получил ещё новые

послушания: чтение канонов и произнесение проповедей. И, кроме того, поручено ему было заведовать лаврскою библиотекой. 20 ноября 1799 года посвящён в иеромонаха и получил вскоре предложение отправиться в миссию в Константинополь. Но Антоний просил позволения остаться в дорогой ему Лавре и усилил свои подвиги. Он строжайше содержал монашеское правило, надел власяницу, ночи проводил на молитве и только краткое время отдыхал на жёст-

ком ложе, покрытом чёрным сукном. Он редко ходил на трапезу, и пищу, которую, по сочувствию, приносил ему в келью один из братии, он раздавал нищим.

Когда Лавру посетил знаменитый митрополит Московский Платон, он спросил Антония, почему он не пошёл в учителя, и на ответ инока, что он пришёл в Лавру, чтоб самому поучиться, возразил, что он ищет своего покоя.

 Точно, – отвечал Антоний, – того покоя, о котором Спаситель наш говорит: «Приидите ко мне, вси труждающияся и обремененнии, и Аз упокою вы».

Последовательно занимая несколько должностей, Антоний был назначен в 1814 году начальником ближних (Антониевых) пещер. Эта должность, дававшая возможность постоянно находиться у рак великих угодников, была по нраву Антонию; он думал о принятии схимы, но 2 января 1815 года поставлен наместни-

С этим высоким званием усугубились обязанности Антония, который, назидая братию, не оставлял без внимания и богомольцев, гостеприимно открывая им двери своих келий и поучая их в кротких беседах о Православной Вере, жизни святых, добрых нравах. Но с обязанностями усугубились и подвиги его. Он бодрствовал в молитве и священном чтении до полуночного колокола, по которому шёл он к заутрене, и только после службы давал себе краткий отдых.

В 1816 году, в сентябре, посетил Киев император Александр I и несколько раз был в Лавре. Много раз был приглашаем Антоний для беседы к государю, который пожаловал ему при отъезде наперсный алмазный крест в двенадцать тысяч. В 1818 году наместник Антоний возведён в сан архимандрита. В 1825 году Воронежская епископская кафедра осталась праздною. Митрополит Киевский Евгений (Болховитинов), родом из Воронежа, говорил, что Бог благословит Воронеж, если туда назначат Антония.

31 января 1826 года архимандрит Антоний в соборной Лаврской церкви Успения Богоматери рукоположен во епископа граду Воронежу. Пред отъездом он говорил: «Не надеюсь на себя. Там есть два святителя Христовы – Митрофан и Тихон. Их молитвы подкрепят

С великим нетерпением ждали в Воронеже нового архиерея, известного святостью жизни; и в первое его служение в соборе паства заметила в лице его что-то небесное. С первой же поры при его служении стали появляться причастники.

После обедни он любил приглашать к себе в кельи, и там гости наслаждались его духовной беседой. Видя его доброту, духовенство его епархии помимо церковных дел стало относиться к нему в своих частных нуждах и недоумениях. Многие и посторонние люди приезжали в Воронеж для беседы с преосвященным

Одним из первых дел по прибытии преосвященного Антония на кафедру было обновление Благовещенского собора, расширение крестовой церкви и соборной колокольни. Нашлись щедрые жертвователи, и вслед за городскими храмами стало обновляться, украшаться и созидаться вновь много храмов по епархии. Только в 1833-1845 годах в епархии сооружено вновь шестьдесят три храма.

Священникам преосвященный разослал увещевание, чтоб они разъясняли пастве необходимость бывать у исповеди и Святого Причастия, и склоняли бы к более частому говенью, поучали милосердию и всепрощению Божию и заботе о спасении души. Сделано было также распоряжение, чтоб читались в монастырях понятные поучения, хотя бы в церкви стояло и десять человек, и один. «И один, – пояснял владыка, – с любовью приняв слово, может передать другим; и сам спастись, и назидать ближних». Вместе с тем архипастырь старался упрочить почитание икон, говоря много об их великом значении.

По кончине святителя Митрофана, первого епископа Воронежского, память о нём среди народа не умирала; над гробом его служили панихиды для испрошения себе его молитвенного ходатайства - и получали требуемую помощь. В первые же годы управления преосвященного Антония Воронежскою епархией число несомненных знамений от угодника стало особенно велико. 2 декабря 1831 года при производстве работ в Благовещенском соборном храме был найден

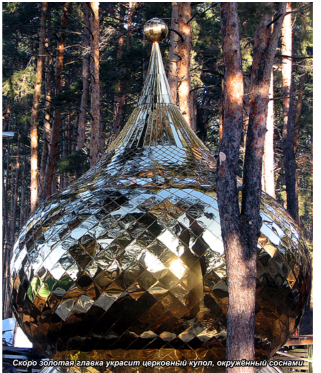
повреждённый сверху склеп, в котором в истлевшем гробу с 1703 года покоилось нетленное тело святителя Митрофана... О всех этих событиях Владыка Антоний доложил Священному Синоду, который просил высочайшего разрешения проверить их. И результатом стал доклад, утверждённый государем, в котором тело Воронежского епископа Митрофана, в схимонасех Макария, признавалось за мощи несомненно святые, и они полагались в приличном и открытом месте для общего поклонения, а память святителя было установлено праздновать в день преставления его 23 ноября.

В 1833 году был великолепно возобновлён Благовещенский собор, в него перенесены святые мощи, и в том же году, по мысли преосвященного Антония, Воронежское купечество устроило драгоценную серебро-позолоченную раку в семь пудов, стоимостью по тогдашним ценам в 45 тысяч рублей. В 1836 году по ходатайству владыки при соборе учреждён мужской первоклассный Благовещенский Митрофанов монастырь.

Неистощимо, удивительно, неудержимо было милосердие преосвященного Антония. Он говорил: «Прежде имение церковное было имение бедных; теперь же епископское может быть таковым». В 1834 году в Ямской слободе выгорело сто домов; записав от святителя и чудотворца Митрофана тысячу рублей, преосвященный Антоний среди созванного им собрания в один день собрал 15 тысяч. Вскоре были уже отстроены, освящены и заняты погорельцами вновь выстроенные и подаренные им благообразные дома.

Проезжие, по случайности оставшиеся без денег, шли к архипастырю за займом; составители духовных книг и живописцы для издания духовных картин получали от преосвященного средства. Вновь изданные духовные книги присылались ему авторами, и он для раздачи покупал их в значительном количестве. Делал преосвященный щедрые пожертвования на храмы своей и чужих епархий и, выезжая, брал с собою деньги для раздачи.

Окончание текста на стр. 8-9

















носится, это не моё дело». Его правилом было: лучше передать, чем недодать.

В делах управления преосвященный Антоний отличался особою совестливостью и тонкою мудростью. Излишней переписки, огласки неисправностей и проступков духовенства он тщательно избегал и сам, вникнув в дело, без формального следствия налагал исправительное взыскание. Если случалось, что во время епитимии семья виновного терпела нужду, преосвященный помогал ей; вообще любил смягчать или отменять взыскание. «Не долго, – говорил он, – сделать несчастным человека. Нам, начальствующим, должно спасать, а не губить». Отношение преосвященного Антония ко вверенным ему людям лучше всего объяснят следующие его слова к одному благочинному: «Псалмопевец говорит: тебе оставлен нищий; сиру ты буди помощник. - Кто это «ты»? - Я, архиерей, и ты, благочинный. Когда увидишь бедного или беспомощного сироту, донеси мне о них. Некоторые бедные не смеют спросить, другие не могут этого исполнить. Обязанность твоя указать мне на них. Без тебя я не могу подать помощь убогим, а без меня ты не можешь утереть их слёз». Откуда брал архиепископ Антоний средства для неудержимого потока своих милостынь? Тут можно ответить только словами другого великого покровителя страждущих, святого Иоанна Милостивого, патриарха Александрийского, к казначеям патриархии, устрашённым размерами его жертв: «Верую Богу – если со всего мира сойдутся нищие, мы прокормим их!..»

Он был одним из самых деятельных членов Воронежского попечительного о бедных комитета, склонял к пожертвованиям и нередко вносил от неизвестных благотворителей по триста и пятьсот рублей. И в казармы для солдат, и в тюрьмы преосвященный Антоний жертвовал святые иконы и ежегодно давал деньги для того, чтоб в праздники светили лампады. В тюрьму были им даны «Евангелие», «Псалтыри», молитвенники, полная годовая «Четьи-Минея» святителя Димитрия Ростовского и творения святителя Тихона. По его распоряжению утром и вечером один из заключённых читал положенные Церковью молитвы, а прочие молились; также читались акафисты Спасителю и Божией Матери. Днём один из грамотных читал вслух «Евангелие», «Апостол» и «Жития святых».

Когда в 1844-1845 годах чрез Воронеж на Кавказ шли войска, у мощей святителя Митрофана по распоряжению владыки служились молебны, и всякий солдат получал образ на финифти. Некоторые офицеры показывали потом с благодарностью преосвященному



Никогда и никому не сказал он: «Это до меня не от- Антонию эти образки, которые в бою спасли их от пуль и хранили на себе следы этих пуль; преосвященный советовал этим лицам всегда носить те образки.

> При высоком почитании, которым был окружён Владыка Антоний, к нему стекалось множество посетителей, и он никому не затворял дверей своего дома. Ктото спросил его, как приобрёл он всеобщую любовь. И он отвечал: «Любовию».

На прощание преосвященный непременно дарил гостей иконами, книгами и большими белыми хлебами. В беседах с посетителями поучал ревности церковной, строгому хранению постов, молитве, милосердию. Убеждал чаще приступать ко Святому Причастию; богатым и знатным, погружённым в суету, увещевал помогать бедным, строить храмы. О сострадании раз сказал: «Скорбь о ближних иногда полезнее для души собственной скорби».

От духовного юношества Владыка Антоний требовал знания Писания и на экзаменах испытывал, насколько знакомы они с творениями Святых Отцов. Лучших учеников преосвященный Антоний дарил в Рождество и Пасху деньгами. Однажды, когда пришли к преосвященному директор, инспектор и учителя гимназии, он сказал им: «Вы мои помощники; я один ничего сделать не могу. Я подобен стоящему на колокольне: зову. Но кто меня слышит? Насаждайте в детях страх Божий. Запечатлевайте в сердцах их святую Веру, любовь к Церкви и Её уставам, любовь к царю и отечеству. Вот наше христианское богатство!»

При подвижнической жизни он был исполнен смирения и прославлял кротость, указывая, что смиренный уподобляется Сыну Божию, и говорил про себя: «Много лет я прожил, а нет добрых дел». Слыша, что кто-нибудь злословит его, святитель говорил: «Он ещё не все мои знает слабости и недостатки, я ещё хуже, нежели как он обо мне думает». А когда такой поноситель приходил к нему, он принимал его с любовью. Сам же никому не говорил обидного слова, он всякому сочувствовал и старался для всякого сделать что-нибудь

Преосвященный любил служить, и порядок Богослужения у него был торжественный, стройный, хор замечательный, голоса диаконов редкие. Пение любил тихое, умилительное, без прикрас. Какой-то трепет проникал присутствующих при ожидании входа владыки во храм. Благоговение и святость выражались на лице его. Он шёл неспешно, мерно и величественно, в движениях было видно ревностное воодушевление. При облачении он держал персты в благословляющем



Особая бодрость духа и окрыление архипастыря сообщалось и молящимся; сослужащие чувствовали священный страх. Если в Богослужении случалось замешательство, он тихо, иногда одним взором приводил всё в порядок. По окончании обедни благословлял народ, произнося беспрестанно: «Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа». Один человек, поражённый в детстве служением преосвященного Антония, вспоминал: «Из алтаря показался величественный старец с седою длинною бородой, с бледным лицом, полузакрытыми очами, весь в золоте, в сиянии, с крестом и двумя горящими свечами в руках. Остановившись шагах в пяти от меня, он устремил к небу свои очи, полные слёз, и каким-то необъяснимым и, мне показалось, неземным голосом произнёс: «Призри с Небесе, Боже, и виждь, и посети!» Я так и застыл на месте – стою ни жив ни мёртв. Вдруг где-то недалеко от меня, как будто сверху, с неба раздалось тихое, нежное, мягкое и, опять мне показалось, неземное пение: «Святый Боже!» Мгновенно в моём детском воображении представились ангелы небесные, о которых я так часто и много читал в «Четьи-Минее». Я зарыдал громко, неудержимо, так что меня должны были вывести из церкви. Я твердил одно: «Живой святой, и ангелы живые!»

Преосвященный Антоний любил природу, деревья и цветы, но отдыху уделял мало времени. Большую часть ночи проводил в молитве, говоря, что молитва ночная, как солнце, освещает дневные дела. Молитва была для святителя как дыхание. И, находясь в обществе, он, только что прервав речь, начинал про себя Молитву Иисусову, перебирая чётки, и всем заповедал постоянно творить её, а при наступлении каждого часа произносить песнь «Богородице, Дево, радуйся!». Советовал поминать молитвою и милостынею усопших, говоря, что праведной душе от молитвы Церкви бывает большая радость, а грешной – облегчение.

Предчувствуя время отшествия своего, владыка умножил молитвы ко Пресвятой Владычице. В своей Крестовой церкви, а потом и во всех городских церквах велел он возглашать после обедни кондак «О, Всепетая Мати». «Уже не долго мне жить, - говорил он, - к кому же мне теперь обратиться, по Господе Бозе моем Иисусе Христе, как не к Пречистой Его Матери, Царице Небесной, от юности Благодетельнице, Покровитель-

В начале 1846 года преосвященный почувствовал себя крайне слабым, но не покидал дел. С 12 декабря архипастырь заболел и не принимал с тех пор уже более пищи; от лекарств отказался. Тем не менее, он диктовал поздравительные к Рождеству письма. 17-го утром духовник совершил в комнате преосвященного водосвятие, а 18-го в мантии и омофоре он приобщился от духовника. 19-го послал отслужить в храм Иоанна Богослова молебен с акафистом Скорбящей Божией Матери, сам молился у себя пред Её иконою и плачущему племяннику сказал: «Я ещё не умру – мне Божия Матерь сказала, что нужно дела кончить». И в тот день, сдав викарию все дела, всю ночь провёл в молитве. 20-го утром назначил быть в шесть часов пополудни соборованию, послал на почту денежные письма бедным и роздал милостыню пришедшим к нему. Викарию сказал: «Никакого не чувствую страха; желаю разрешиться и быть со Христом». Сделав некоторые распоряжения, владыка стал молиться. В шесть часов началось торжественное соборование, длившееся час; архипастырь сидел в креслах со свечою и сам прочёл последнюю молитву: «Простите мя, отцы и братья».



Благословив всех, он перешёл с кресел на ложе; осенив обеими руками, разрешил находившихся под запрещением и отпустил всех. Чрез четверть часа преосвященный сильно постучал в двери, призывая своих чад. Он в последний раз возложил крестообразно руки на головы присутствующих, духовник стал читать отходную, в руки архипастыря вложили горящую свечу; с окончанием отходной архиепископ Воронежский и Задонский Антоний предал дух Богу 20 декабря 1846 года, в пятницу, в четверть девятого вечера, на 74-м

Исполнилось более полстолетия со дня кончины архиепископа Антония, но имя его сохраняется среди имён тех, которыми за последнее столетие святился и спасался русский народ. В чём же состоит значение преосвященного Антония Воронежского?

Ничего не требуя для себя, с неослабевающей силой ища блага ближних, он своею жизнью ещё громче слова проповедовал пастве Царствие Божие, пришедшее в силе, и был среди мира – верующего, но слабого - крепким воплощением Христовых заповедей. Он называл себя «служкой святителя Митрофана», говорил о себе (Императрице Александре Феодоровне на вопрос её, бывал ли он в столицах): «Я сельский житель, из села Божией Матери». Но какой величавый, обаятельный, трогательный встаёт образ при его смирен-

Удивительна жизнь, каждое дыхание которой славило Бога, удивительна великая Вера святителя Антония и его любовь, сделавшая из жизни широкое поприще добродетелей, удивительно негаснущее воодушевление и неистощимое милосердие... Он представляет собою полный, отрадный, идеальный образ епархиального архиерея. Чистый, ревностный с младенчества, его жизненный путь был озарён тою ясностью, простотою и твёрдостью, какие даёт человеку нераздельное служение Богу.

Евгений Поселянин 🐠













# (\$10.40\$10.40\$10.40\$10.40\$10.40\$10.40\$10

## ДРУГ ДРУГА ТЯГОТЫ НОСИТЕ...

Святой апостол Павел в «Послании к Галатам» призывал: «Братия! Если и впадет человек в какое согрешение, вы, духовные, исправляйте такового в духе кротости... Носите бремена друг друга, и тако исполните закон Христов» [Гал. 6, 1-2]. О том, что значит носить тяготы друг друга, и о благодатных дарах Духа Святого, которые получают любовно помогающие друг другу братья во Христе, думали великие праведники и святые.

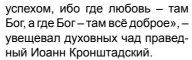
Так, святитель Иоанн Златоvcт писал: «Ничем ты не можешь столь подражать Христу, как попечением о ближних. Постишься ли ты. спишь ли на голой земле. изнуряешь ли себя, – если ты не печёшься о ближних, то не делаешь ничего важного и ещё далеко отстоишь от Образа. Если не имеешь ревностного попечения

о брате, то вспомни, что иначе ты спастись не можешь, и позаботься о нём и о делах его, по крайней мере, для себя. Невозможно тебе спастись, если ты упражняешься в высшем любомудрии, но не заботишься о других, погибающих; ты не будешь иметь никакого дерзновения перед Богом. Кто любит, как должно, ближнего – тот не откажется служить ему покорнее всякого раба. Милостью мы избавимся от огня гееннского. В противном случае, за что умилосердится и помилует нас Бог?

Как для нас пострадал Бог, так и мы должны страдать для людей. То, что мы хотим получить от Бога, мы должны прежде дать ближнему. А если мы лишаем этого ближнего, то как хотим получить то же – от Бога? Если будешь любить подобного себе, то приобретёшь много, потому что сделаешься подобным Богу. Видишь, не ему ты благодетельствуешь, а самому себе. Награда уготована не ему, а тебе.

Но что, если он порочен? Тем большая готовится тебе награда ...и самый этот повод к нелюбви, его порочность, должны быть побуждением к любви. Мы должны так заботиться друг о друге, как заботимся о себе самих, и щадить ближних так же, как и Бог нас».

«Хотите узнать себя, - каковы вы нравственно, каково ваше сердце: угодно или противно Богу, ведущему тайны сердец ваших, чистое или поросшее тернием и бурьяном, жизненно или мертво, - наблюдайте за собой, с каким духом вы встречаетесь с вашими сослуживцами, особенно вам подручными или подчинёнными, или с протягивающей к вам постоянно руку свою нищетой, или с лицами, просящими вашего заступления, ходатайства, вашей службы, требы духовной, различной помощи: с кротостью ли и любовью, с готовностью ли и усердием, с сочувствием, или совершенно равнодушно и холодно, или даже с гневом и презорством. И вы сейчас узнаете своё сердечное состояние: угодно ли оно Богу или противно... Если будете жить во взаимной любви, вы низведёте на себя и потомство своё Божию Благодать – и Бог вселится в вас, и увенчает все начинания и дела ваши благословенным



«Именно любовь, - ни вера, ни догматика, ни мистика, ни аскетизм, ни пост, ни длинные моления не составляют истинного облика христианина. Всё теряет силу, если не будет основного: любви к человеку», утверждал святитель Лука Крымский.

«Один из признаков любви – не раздражаться. Тёмная гневливость, раздражительность, как паутина, висит в мире над народами, семьями и сердцами. И эта раздражительность человеческая, иногда вызванная пустяком, отравляет жизнь. Верно сказал один человек: «Сварливость, вечные жалобы на судьбу и знакомых - это, пожалуй, ещё

хуже, так как недостатки эти продолжительные... Лучше уж вспыльчивость: вспылил, наговорил - и потом «отошёл», смягчился сердцем. Но как трудны обидчивые люди; они злопамятны. Обидчивого человека всё раздражает. Если он даже получит желаемое, то (так как в глубине души ему совестно) он ищет нового предлога вспылить. Всего печальнее, что от нашей раздражительности и вспыльчивости страдают особенно те, кто нас больше всех любит и больше всех для нас делает. Какие несправедливые, злые замечания приходится иногда самым близким нашим выслушивать от нас! И мы это себе позволяем, зная, что они-то не рассердятся; если же и посердятся, то простят и не порвут с нами отношений, так как любят нас...», – вот как удивительно точно подметил особенности человеческого «характера» архиепископ Иоанн (Шаховской).

«Мы должны разгружать друг друга, когда видим, что человеку тяжело; нужно подойти к нему, взять на себя его груз, облегчить, помочь, чем можно; так поступая, входя в других, живя с ними, можно совсем отречься от своего я, совсем про него забыть. Вот когда мы будем иметь это - и приложим к тому сердечную молитву, тогда мы нигде не пропадём, куда б ни пришли и с кем бы ни встретились», - говорил святой праведный Апексей Мечёв

«Вступая в общение с человеком, заранее смирись с тем, что он принесёт и привнесёт в твою жизнь известную тяжесть, известный груз, который ты должен подъять, то есть должен потерпеть его, должен воздержаться от осуждения его, должен покрыть его немощи своей любовью, должен восполнить ему недостающее своей собственной молитвой, - продолжил размышления святых праведников протоиерей Артемий Владимиров. – Так муж мыслит в отношении своей жены. Так мать мыслит в отношении своих детей. Так друг мыслит в отношении своего друга. Так сослуживец мыслит в отношении сотрудника своего. А кто так не мыслит – тот не знает ни самого себя, ни природы человеческой, и











# 

#### о сокровенном опыте

к душе или телу в отдельности, но – к обоим вместе, ибо весь человек был создан по Образу Божию, утверждал святой Григорий Палама. По выражению апостола Павла, тело человеческое должно стать телом духовным. Наша конечная цель – созерцание Бога не только умом; если б это было так, то не нужно было бы воскресение из мёртвых. Ещё здесь, на земле, вместе с душою очищенной телесной природе человека дано участвовать, по мере возможного, в неизреченных благах будущего века...

Мы не можем не чувствовать Бога, если наша природа находится в состоянии духовного здоровья. Бесчувственность внутренней жизни - состояние ненормальное, и нужно научиться распознавать состояния своей души... Преподобный Серафим Саровский начинает духовные наставления словами: «Бог есть Огнь, Согревающий и Разжигающий сердца и утробы. Итак, если мы ощущаем в сердцах своих хлад, который от диавола, ибо диавол хладен, то призовём Господа – и Он, пришед, согреет наше сердце совершенною любовию не только к Нему, но и к ближнему. И от лица теплоты изгонится хлад доброненавистника».

Божественная Благодать даёт знать себя как радость, мир, внутреннее тепло, свет... общение с Богом, не может оставаться вне Света. Если он оказывается погружённым во мрак, то потому, что его природа затемнена каким-нибудь грехом, или же Бог испытывает его. Эти состояния можно преодолеть послушанием и смирением, на которые Бог отвечает тем, что снова является в душе, сообщая Свой Свет человеческому существу, на некоторое время оставленному Им.

Духовная сухость не может быть длительной. На пути к соединению с Богом подобное болезненное состояние – частое и всегда опасное, так как оно имеет сродство с печалью или унынием, с охлаждением сердца. Это испытание, ставящее человека на грань духовной смерти. Восхождение к святости, борьба за Божественный Свет небезопасна: те, которые ищут Света, ищут сознательной жизни в Боге, подвергаются духовной опасности – но Бог не даёт им блуждать во мраке. «Я часто видел Свет, – вспоминал святой Симеон Новый Богослов, - и иной раз он являлся внутрь меня, когда душа моя имела мир и тишину, а иной раз являлся вдали, или даже совсем скрывался, чем причинял мне чрезмерную скорбь, потому что тогда думалось мне, что, верно, он совсем не хочет уже более являться. Но когда я начинал проливать слёзы и выказывать послушание и смирение, тогда он являлся опять, как солнце, когда оно разгоняет густоту облака... Так, наконец, Ты, Неизреченный - невидимый, неосязаемый, везде, всегда и

Мы не прилагаем наименование *человек* во всём присущий и всё исполняющий, видимый и скрывающийся каждый час... и днём и ночью удаляющийся и приходящий – малопомалу прогнал бывшую во мне тьму, очистил зеницу умных очей моих, открыл душевный слух мой... Сделав меня таковым, Ты очистил от всякого облака небо моё - то есть душу мою, приходя невидимо, неведомо каким образом и откуда, Ты, Вездесущий, внезапно обретаешься в душе и являешься как другое солнце».

Борение святых западного христианства, охваченных скорбью от трагического разлучения с Богом и духовно пребывающих словно в одиночестве и оставленности Гефсиманской ночи, не свойственно подвижникам Восточной Церкви, стяжавшим уверенность в своём соединении с Богом в свете Преображения... Одно место из беседы преподобного Серафима Саровского с Н.А. Мотовиловым раскрывает лучше богословских трактатов, в чём состоит эта уверенность. Во время встречи, проходившей в зимнее утро на лесной опушке, ученик преподобного Серафима признался учителю: «Всё-таки я не понимаю, почему я могу быть твёрдо уверен, что я в Духе Божием? Как мне самому в себе распознать истинное Его явление?» И святой Серафим отвечал: «Я уже сказал, что это очень просто, и подробно рассказал, как люди бывают в Духе Божием и как должно разуметь Его явление в нас... Что же вам, батюшка, надобно?» – «Надобно, чтобы я понял это хорошенько». Тогда отец Серафим взял его крепко за плечи и сказал: «Мы оба теперь в Духе Божием; что же вы глаза опустили, что же не смотрите на меня?» Тот отвечал: «Не могу, батюшка, смотреть; потому что из глаз Ваших молнии сыплются. Лицо Ваше сделалось светлее солнца, и у меня глаза ломит от боли». Отец Серафим сказал: «Не устрашайтесь, ваше Боголюбие, и вы теперь так же светлы стали, как и я сам. Вы сами теперь в полноте Духа Божьего, иначе нельзя было бы и меня таким видеть». Человек, входящий в более и более тесное И, приклонив голову, тихонько сказал: «Благодарите же Господа Бога за неизреченную милость Его! Вы видели, что я и не перекрестился даже, а только в сердце моём мысленно помолился Господу Богу и сказал внутри себя: «Господи, удостой его ясно и телесными глазами видеть то сошествие Духа Твоего Святаго, Которым Ты удостаиваешь рабов Своих, когда благоволишь являться им во свете великолепной Славы Твоей». И вот, Господь исполнил мгновенно смиренную просьбу убогого Серафима... Как же нам не благодарить Его за этот неизреченный дар нам обоим? Этак, батюшка, не всегда и великим пустынникам являет Господь милость Свою, это уж Благодать Божия благоволила утешить



сокрушаемое сердце ваше, как мать чадолюбивая, по предстательству Самой Матери Божией. Что же, батюшка, не смотрите мне в глаза? Смотрите просто, не убойтесь: Господь с нами!.. Что же чувствуете теперь?» - спросил отец Серафим. «Необыкновенно хорошо. Чувствую такую тишину и мир в моей душе, что никаким словом то выразить не могу». - «Это тот мир, - сказал отец Серафим, – про который Господь сказал ученикам Своим: «Мир Мой даю вам, не яко же мир дает»; мир, по слову апостольскому, «всяк ум преимущий»... Что же ещё?» - спросил отец Серафим. -«Необыкновенную радость во всём моём сердце». И батюшка Серафим продолжил: «Когда Дух Божий снисходит к человеку и осеняет его полнотою Своего наития, тогда душа человека преисполняется неизреченною радостью; ибо Дух Божий радостотворит всё, к чему бы Он ни прикоснулся... Предзадатки этой радости даются нам теперь, и если от них так сладко, хорошо и весело в душах наших, то что сказать о той радости, которая уготована там, на Небесах, плачущим здесь, на земле. Вот и вы довольно поплакали в жизни вашей на земле, и смотрите-ка, какою радостью утешает вас Господь ещё в здешней жизни! Теперь за нами, батюшка, дело: чтобы, труды к трудам прилагая, восходить нам от силы в силу и достигнуть меры возраста исполнения Христова... Вот тогда-то теперешняя наша радость, являющаяся нам вмале и вкратце, явится во всей полноте своей и никтоже возьмёт её от

нас, преисполняемых неизъяснимых пренебесных наслаждений». Этот рассказ содержит в своей простоте всё учение восточных отцов Церкви о познании Благодати, которое достигает наивысшей ступени в видении Божественного Света, Который наполняет человеческую личность, достигшую единения с Богом. Это сознательная жизнь в Свете, в непрестанном общении с Богом.

Преображение тварной природы, начинающееся уже в земной жизни, есть обещание нового Неба и новой Земли, вхождение твари в вечную жизнь до смерти и воскресения. Немногие, даже среди самых великих святых, достигают этого состояния в земной жизни. Пример преподобного Серафима поразителен: он воскрешает в довольно близкую к нам эпоху святость отцовпустынников первых веков христианства, которая кажется почти невероятной для нашей веры, рассудочной и прохладной, для нашего ума... для падшей природы, которой недоступно опытное познание Благодати. В той же духовной беседе преподобный Серафим говорит: «Мы в настоящее время, по нашей почти всеобщей холодности к Вере Святой в Господа нашего Иисуса Христа и по невнимательности к действиям Его Божественного о нас Промысла до того дошли, что почти не понимаем слов Священного Писания!.. Некоторые говорят: это место непонятно, потому что неужели апостолы так очевидно при себе Духа Святого чувствовать могли? Тут нет ли ошибки? Но ошибки не было и нет никакой... Это мы, мало-помалу удаляясь от простоты христианского ведения, под предлогом «просвещения» зашли в такую тьму неведения, что нам кажется неудобопонятным то, о чём древние христиане до того ясно разумели, что в самых обыкновенных разговорах понятие о явлении Бога между людьми никому из собеседующих не казалось странным».

Богопознание и Любовь едины в сокровенном опыте, скрытом от глаз мира, в жизни тех, кто соединяется с Вечным Светом Пресвятой Троицы. Но опыт этот невыразим...

\* \* \*

Есть образ дома: стол, икона, окно, распахнутое в сад, где соловьи весной до стона самоотверженно свистят. Портрет младенца над роялем, собранье православных книг... Не зря звезда над ним сияла сегодня – целый долгий миг!.. Не зря рябина пламенела и к сердцу льнула, не таясь – душа блаженная здесь смело над миром реяла, молясь: о вечной родине и доле её прощать, и воспевать из васильков весёлых поле и белых храмов благодать. И не мешали ей – высокой – звенеть от счастья и тоски ни глухо запертые окна, ни станционные гудки, ни лай собак, ни лязг металла, ни звук обманчивых речей. И небо медленно светало под треск рождественских свечей...

Наталья Кожевникова

Владимир Лосский

«...Когда находят скорби, это вам Господь дорогу в Царствие Своё пролагает, или даже более – берёт за руку и ведёт. Потому не упирайтесь ногами и не кричите, а благодушно и с благодарностью переносите скорби» [Святитель Феофан Затворник].

МОЛИСЬ ВО ВРЕМЯ БЕДСТВИЯ И ПРИ НАПАДЕНИИ ВРАГОВ. Скоро предвари, прежде даже не поработимся врагом, хулящим Тя и претящим нам, Христе Боже наш, погуби Крестом Твоим борющия нас, да уразумеют, како может православных Вера, молитвами Богородицы, едине Человеколюбче.



A SO SO SO SO 12 OF OF OF OF OF OF



# попав в искушения, не отчаивайтесь

19 декабря – память святителя Николая, Мир Ликийских Чудотворца

#### молитва

Я в разлуке с душой одинокой, я бреду в неизведанный край. На земле удержаться до срока помоги мне, святой Николай.

Многогранному, в сенях убогих, но живущему правым трудом, дай мне силы осилить дорогу с предназначенным Богом крестом.

Время стынет, как тёмная чаша, без тепла, без уюта, любви... Утешитель болезно-скорбящих, ты прости прегрешенья мои!

Освежи жалкий ум мой, попробуй, от разлада с душою спаси, мой хранитель и верный, и добрый – Николай, Чудотворец Руси.

Николай Поснов

Святитель Николай Чудотворец, архиепископ Мир Ликийских, занимает исключительное место в русском жизнечувствии. «Святителю, отче Николае, моли Бога о нас!» – просили святителя и в скорбях, и в отрадах наши предки. До реформ патриарха Никона XVII века его называли Никола Угодник, и по сей день он, вне всяких сомнений - самый чтимый святой на Руси.

«Повесть временных лет» связывает начало почитания святителя Николая с именем одного из первых христиан на Руси Аскольда, вероломно убитого по приказу варяжского князя Олега в стольном граде Киеве. Под 882 годом летописец сообщает, что на могиле Аскольда поставлена церковь Святого Николы – первая на Русской земле.

Образ великого угодника Божьего всегда различим среди других икон. В Святом Николае русский народ узнавал себя, утверждали А. Вознесенский и Ф. Гусев, авторы «Жития и чудес Святителя Николая Чудотворца, архиепископа Мирликийского, и слава его в России». В его светлый образ православные гляделись, как в зеркало, находя в святителе дорогие, родные черты.

Святитель предстаёт на иконах и фресках, в миниатюрах и рисунках седым старцем с высоким челом, с милостивым прощающим взором, с утончёнными чертами лица, с небольшой бородой. Угодник являет строгость и доброту одновременно, что делает его образ совершенно реальным и жизненным. Святой Никола почитается и как наставник воздержания и образец смирения.

Икона его помогает верующему устремиться от внешних ощущений к духовному раздумью, к соединению в молитве с ним примером высокой святости. Православная иконопись сохранила и донесла до наших дней образ святителя Николая. Это есть «пир зрения, умственно питающий и обожающий всякого, кто стремится к нему горе, и при этом, однако, он начинает от созерцания и знания существ», - писал святой Дионисий. «Святой Никола – святитель народный, совершенный представитель того множества людей, которые слушают Слово Божие, и спешат исполнить его, и примером своим научить других», - отмечал святитель Николай Сербский.

Всех, кто обращается к нему, Чудотворец Николай напутствует: «Смотрите, чада: никогда, попав в искушения, не отчаивайтесь и не малодушествуйте, а имейте непреклонное и непреложное упование на Бога, и тогда вас не коснётся искус. Ибо могуч Бог, Он не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так, чтобы вы могли перенести».

Чудотворец Николай – скорый помощник молящегося. У Владимира Даля находим пословицу: «Проси Николу, а он Спасу скажет». Испокон веков на Руси у благочестивых предков наших почитание святого Николая стоит почти наряду с почитанием Заступницы нашей Пресвятой Богородицы и Самого Господа нашего Иисуса Христа. «Николай, угодник Божий, помощник Божий! Ты и в поле, ты и в доме, у пути и у дороги, на Небеси и на земли; заступи и сохрани от всякого зла!» - молился русский человек. С именем святого Николая на нашей земле возводились города и сёла, с молитвами к нему растили урожай и получали приплод скота, его заступничеством исцелялись и множился народ наш.

Православные понимают икону как окно в невыразимое бытие, которое приобщает человека к высшим ценностям Царства Божия. «Древнерусские иконописцы с поразительной ясностью и силой воплотили в образах и красках то, что наполняло их душу видение иной жизненной Правды и иного смысла мира», писал князь Евгений Трубецкой. Предстатель за род христианский, посредник между человеком и Господом святитель Николай изображается в «Деисусе» вместе с Пресвятой Богородицей.



В трёхфигурной деисусной композиции его образ помещали по левую сторону Господа Иисуса

В книге Е.В. Барсова «Причитания Северного края» мать благословляет сына-рекрута образом Святителя Николая:

Да хранит тебя Микола многомилосливой, и от бури да хранит тебя – от падары. и от холода тебя да он от голода, от тычков-пинков ведь он да от затыльников!

Во бою да сохранит он с неприятелем, от оружьица ведь он да завоенного; и от искры сохранит тобя трескучей, и от этого огня да он от палящего.

Впереди да он, Микола, щитом берё, позади да он, Микола, мечом секё, посторонь да он. Микола, огнём палит; тучи нет, а быв как гром гремит, грому нет, а искры сыплются...

И, може, Господи Владыко свет помилует, и Пресвята Мать Богородица заступится, и сохранит да ведь Микола многомилосливой.

И нет сомнений в том, что святитель Никола был и останется нашим верным помощником на пути к духовной высоте и святости.

По тексту А. Евстигнеева и Е. Князева

# имя моё − николай... выучи молитвы!..

Об этой чудесной встрече со Святителем Николаем Чудотворцем в предблокадном Ленинграде рассказала известная актриса Любовь Соколова.

Вспоминаю, как в июле 1941 года (жила я тогда в Ленинграде), в день моего рождения мы поехали со свекровью по делам за город. Вышли из вагона, идём по улице, вдруг подходит ко мне статный бородатый старик. Он очень мягко меня остановил, заглянул в глаза и говорит: «Имя моё – Николай. Ты будешь есть по чуть-чуть, но выживешь». А мы тогда ещё голодную блокаду и представить не могли!.. И ещё сказал: «Выучи молитвы!.. «Отче наш» выучи и по-немецки «Guttes Mutter, hilf mir» («Матерь Божия, помоги мне...»). Сказав это, старец отошёл от нас и скрылся за забором, а свекровь моя, опомнившись, говорит: «Это же Николай Чудотворец! Догони скорей его!..»

Я бросилась за забор, но там огромный пустырь - и никого нет... Человек не мог здесь, на пустом пространстве никуда исчезнуть столь быстро. Куда же пропал мой собеседник?

Мы тут же пошли со свекровью в церковь, и там, увидев икону Николая Чудотворца, я сразу же узнала в святом Николае того, кто подходил ко мне на улице и назвался: «Имя моё – Николай...».

Потом, в годы Ленинградской блокады голод скосил всех моих близких, в том числе и свекровь. А я выжила – и это было чудом! А молитвы, заповеданные Святителем Николаем, я читала каждое утро...

По книге «Чудеса на дорогах войны» рачиваются слёзы.





# НЕ ДАЙ ПОГИБНУТЬ, НИКОЛА

Рассказ об этом в своё время был опубликован на страницах православной газеты города Зарайска «Никольские листки»

Шла Великая Отечественная война. Наша армия наступала, и бои велись на территории Украины. Это произошло в октябре 1943 года при переправе через Днепр.

Зиновий Иванович Немтырев был на очередном боевом задании. Привыкший с детства к послушанию, он с готовностью выполнял любое поручение командования. И руководство на него полагалось, зная, что этот не унывающий в трудностях боец из любых, даже самых сложных ситуаций найдёт выход... Но этот случай, признаётся Немтырев, поистине чудесен!

В тот день Зиновий Иванович уверенно вёл машину по понтонному мосту через Днепр. Неожиданно вражеские орудия открыли огонь, и один из снарядов попал в мост. Тяжелогруженая машина Немтырева начала тонуть, быстро погружаясь под воду, дверь кабины не поддавалась. «Никола, помоги! Не дай погибнуть, отче Никола!..», - воззвал в смертельной опасности солдат.

Ему чудом удалось выбраться из кабины машины. Но вода холодна, намокшая одежда сковывает движения, до берега далеко, не доплыть! «Не дай погибнуть, отче Никола!..», - всё повторял и повторял он. Вдруг почти потерявший надежду солдат почувствовал у себя слева, под мышкой... большую рыбу. Немтырев прижал её к себе и, поддерживаемый рыбиной, благополучно доплыл до берега, добрался-таки до своих. И, несмотря на студёную осеннюю погоду, даже не простудился.

Зиновий Иванович частенько вспоминает тот удивительный случай, заключая: «Помог мне, не дал погибнуть святой Никола...» И каждый раз на глаза ветерана наво-









## на поле бытия

Люблю свечи и образа!.. ладанный дух!.. стройное пение!.. - весь чёрно-золотой облик великопостного храма. Люблю так много всего, что, вроде бы, рядом с Богом. Но – не Он Сам. Прекрасен и утешителен церковный быт, но всё же смысл его - второй, вытекающий.

А мы часто удовлетворяемся этим тёплым, радующим, согревающим измученную душу смыслом-ореолом... Незаметно в сознании Бог перемещается на второе место. И без Него, как бы, можно обойтись. А при Нём, при Свете станет страшно себя. Исчезнет уют...

Вопрос этот поставлен и в книге Ивана Шмелёва «Лето Господне»: так что же любишь в храме: Бога или марево свечей, эстетический восторг от гармоничного слияния искусств пения, живописи, слова?.. А что способен любить?

В жизнеописании схиархимандрита Гавриила, старца Седмиезерской и Спасо-Елеазаровской пустыни, приведено письмо самого батюшки с рассказом о том, как, после тридцати лет подвижнических трудов и молитвенных воздыханий о даровании Божественной Любви, дар этот был старцем получен. Скупыми словами говорит схиархимандрит Гавриил об этом, но чудится – страницы горят и жгут... Читать невозможно! Ничто иное становится в мире не сладостно, и ничего другого не может человек желать, когда познал хотя бы миг Божественной Любви. Сходное (обжигающее) впечатление произвело прежде житие Симеона Нового Богослова и его рассуждения на тему Боголюбия.

Жаждать Божией Любви – страшно!.. Жаждать Божией Любви – неизбежно.

Поневоле задумаешься: а не превратилась ли твоя «церковная радость», обнимающая весь церковный быт, в радость самоуслаждения, в гибельное самодовольство, где не надо стремиться к Богу, а вполне достаточно соблюдать внешнее благочестие - и будет уютно, тепло, самоуспокоенно... А может, надо проще, без перекрученности душевной? Может, это просто час такой дарован - радостный, утешительный - после страстных, покорёживших внутренний мир бурь. И надо принять его подетски, по-младенчески – улыбаясь, невинно и светло. Утешаться, радоваться, учиться лю-

Отчего же сверлит мысль: надо двигаться. Как ни уютно здесь, где ты стоишь теперь, следует делать шаги дальше. Как ни красиво и ни тепло... Нужно, чтоб было больно. И это будет обозначать, что твою совесть обжигает Свет, к Которому ты идёшь.

Господи, Истинный и Живый Путю, Сам веди нас - так, чтобы мы, глухие и слепые, отчётливо понимали: куда именно следует двигаться. Чтоб сквозь прекрасный, драгоценный церковный оклад всегда сияли нам Твои Неизреченные Очи!..

Анна Смородина, из дневника



На Втором Белорусском ещё продолжалось затишье, шёл к закату короткий последний декабрьский день. Сухарями в землянке хрустели голодные мыши, прибежавшие к нам из сожжённых дотла деревень...

Новогоднюю ночь в третий раз я на фронте встречала. Показалось – конца не предвидится этой войне. Захотелось домой, поняла, что смертельно устала (виновато затишье – совсем не до грусти в огне!), показалась могилой землянка в четыре наката. Умирала печурка. Под ватник забрался мороз... Тут влетели со смехом из ротной разведки ребята: – Почему ты одна? И чего ты повесила нос?

Вышла с ними на волю, на злой ветерок из землянки. Посмотрела на небо – ракета ль сгорела, звезда? Прогревая моторы, ревели немецкие танки, иногда миномёты палили незнамо куда. А когда с полутьмой я освоилась мало-помалу, то застыла, не веря: пожарами освещена горделиво и скромно красавица-ёлка стояла! И откуда взялась среди чистого поля она?

Не игрушки на ней, а натёртые гильзы блестели, между банок с тушёнкой трофейный висел шоколад... Рукавицею трогая лапы замёрзшие ели, я сквозь слёзы смотрела на сразу притихших ребят. Дорогие мои д'Артаньяны из ротной разведки! Я люблю вас! И буду любить вас до смерти,

Я зарылась лицом в эти, детством пропахшие, ветки.. Вдруг обвал артналёта и чья-то команда: «Ложись!..» Контратака! Пробил санитарную сумку осколок, я бинтую ребят на взбесившемся чёрном снегу...

Сколько было потом новогодних сверкающих ёлок! Их забыла – а эту забыть не могу...









Утром мама поставила в прихожей табурет, на него – тарелку со сладостями и сказала

- Сегодня Рождество, будешь помогать мне. Когда придут колядовать, дашь каждому по три конфеты и по прянику.
- А когда они придут? спросил Тимка. Я хотел пойти погулять.
- Раздашь всё и можешь идти.
- Ничего себе! Тимка посмотрел на полную тарелку. - Здесь человек на сто. Пока раздашь, и день кончится.

Тимка включил телевизор и стал ждать. Но сколько он ни прислушивался, в дверь никто не звонил. «Так и день пропадёт», - подумал Тимка и позвонил другу Валерику.

- К вам приходили колядовать?
- Что-что? переспросил Валерик.
- Колядовать приходили, глухомань?
- Приходили две какие-то малявки. А к вам? - К нам ещё нет. Быстрее дуй ко мне, а то

меня на улицу не пускают. Через несколько минут Валерик был у Тим-

- Что случилось? спросил он, расстёгивая куртку. Тимка молча показал на тарелку.
- С Рождеством, Валерик! послышался мамин голос. – Какой молодец! Колядовать пришёл? - спросила она.

Не успел Валерик открыть рот, как в дверь позвонили. На площадке с пакетом в руке стояла толстушка Светка из соседнего подъезда.

> Ангел к нам с небес спустился и сказал: «Христос родился!» Мы пришли Христа восславить, а вас с праздником поздравить,

- прочитала с выражением Светка. Она читала так, точно стояла на сцене.
- Учитесь! похвалила девочку мама и протянула ей конфеты и пряник.
- А чё тут учиться? Так и мы можем, переглянулись ребята.
- Ну что ж, начинайте, а мы послушаем.

Но, кроме первой строчки, ребята ничего не

Мама улыбнулась и сказала:

- Света, забирай этих «ангелов» колядовать, пусть тренируются.
  - А как же конфеты? удивился Тимка.
- Сама как-нибудь справлюсь.

### КОЛЯДКИ

На улице Светка спросила:

- Куда идём?
- Не знаю, пожал плечами Тимка. Я что-то сомневаюсь что нас где-то ждут.
- Ты что! воскликнула девочка. Сегодня большой праздник – родился Иисус Христос! Нам будут рады не только в нашем городке, но и во всём мире!
- Давайте так: каждый берёт по дому и колядуем. А потом - меняемся, - предложил Валерик.
- Тогда уж лучше по улице: больше конфет выйдет, усмехнулась Светка и скомандовала: - Начинаем все вместе с первого подъезда. Колядку помните?
- Помним, буркнули Тимка с Валериком и поплелись сле-

На каждом этаже Светка начинала колядку, Тимка с Валериком, фальшивя, подхватывали её.

В одной квартире им долго не открывали. Ребята собрались уже уходить, но тут дверь открыла бабушка. Она была худенькая, маленькая и, казалось, не понимала, что нужно ребятам. Светка, Тимка и Валерик дружно спели свою колядку и стали

- И вас с Рождеством, миленькие! виновато улыбнулась бабушка. – А мне и угостить вас нечем. Приболела я малость, не было сил в магазин сходить. Может, вы позднее заглянете?
- Мы завтра придём, еле слышно сказал Валерик, но увидел строгие глаза Светки и замолчал.

Спускаясь по лестнице, они некоторое время думали про бабушку. Но потом новые квартиры, новые гостинцы и новые впечатления затмили эту рядовую встречу.

Пакеты становились всё тяжелее, и ребята начали фанта-

- На неделю конфет хватит.
- На какую неделю месяц! сказала Светка. Ну что, возвращаемся? Всех конфет всё равно не соберёшь.

И ребята то ли с грустью, то ли с радостью посмотрели на последние дома военного городка.

- А ведь нас там наверняка ждут, вздохнул Валерик.
- Тебя бабушка ждёт, похлопал его по плечу Тимка.
- Не меня, а нас, Валерик в ответ тоже хлопнул товарища по плечу. – Она просила нас зайти попозже.
- Ребята! Давайте действительно зайдём к бабушке и занесём ей пакет с гостинцами, – предложила Светка.

Валерик от неожиданности чуть не шлёпнулся на тротуар:

- Интересно, и чей же?
- Девочка остановилась возле подъезда, где жила бабушка. – У нас есть три пакета, у бабушки – ни одного. А Господь
- призывал всех делиться. Не будем мелочиться и считать конфеты, а просто подарим ей один пакет, – рассудила она.
- ...Порог Тимкиной квартиры ребята переступили уставшие и взволнованные.
- Теперь бабушка быстрее поправится, раздеваясь, размышлял вслух Валерик.
  - От твоих конфет, что ли? хмыкнул Тимка.
- Не от моих, а от наших, поправил Валерик. Мы же договорились, что это наш совместный подарок.
- Как говорит мой папа-врач, вмешалась Светка, чтобы быстрее поправиться, надо есть что-то существенное.
- Значит, завтра бабушку нужно обязательно навестить, -
- сказал Тимка. В магазин, если нужно, сходить. Прекрасная идея! – согласилась Светка и неожиданно по-
- целовала мальчика в щёку: С Рождеством, Тимка! - Ты что-о?.. - Тимка удивлённо вытаращил глаза и, покраснев как рак, бросился на кухню ставить чайник.











# накануне рождества



Всё то детское - самое чистое, искреннее, доверчивое, бесхитростное, что живёт в человеческом сердце от рождения и до последнего земного мгновения – всегда с особенным трепетом, с сокровенной надеждой на спасение ждёт чуда Рождества; ждёт, когда в наш мир – уставший от прегрешений, словно объятый сумерками – из чистейшего лона Богоматери явится Сам Свет – Животворящий, несущий Любовь и Радость Богомладенец Христос.

В старых русских журналах для детей и взрослых есть немало рассказов о Рождественских чудесах. Полистав их страницы, давайте вспомним лишь малую часть удивительных событий, случившихся в разные годы в канун великого христианского праздника – Рождества Христова.

История, рассказанная ниже, согласно церковному преданию в своё время произошла со святителем Тихоном Задонским, и было это около двухсот лет назад. Тогда перед Рождественским праздником ударил небывалый мороз. Семья дьякона села Соломинки, что на Новгородчине, ожидала в гости своего сына Васю, который учился в семинарии и собирался к празднику приехать домой. Однако с каждым часом надежды родителей таяли: вконец разбушевавшаяся непогода едва ли позволит их чаду добраться до дома, – думали они, – и он, скорее всего, благоразумно, хотя и вынужденно, заночует в каком-либо селе.

А Вася, между тем, был недалеко от родного порога... Ещё за несколько дней до Рождества компания юных семинаристов отправилась по домам. Поповичей везде встречали радушно, кормили, чем Бог послал. По дороге семинаристы оставались у своих родных, и путешественников становилось всё меньше и меньше. На третий день пути Васю оставил его последний спутник.

Попрощавшись с товарищем, далее Вася пошёл один. Выла метель, бешено крутящийся снег скрыл дорогу. Еле продвигаясь в снежной замети, юноша стал чувствовать усталость, ноги его подкашивались, и он, наконец, присел в изнеможении. Казалось, сама смерть уже стояла за плечами путника. Но вот послышался колокольчик: к семинаристу приближалась тройка лошадей!.. Это ехал богатый купец Белоусов. Увидев замерзающего человека, купец вышел из кибитки и, увязая в снегу, подошёл к Васе. Мальчик уже не чувствовал, как его подняли, закутали в тёплую шубу и уложили в кибитку...

Поздней ночью к дому соломенского дьячка подкатила тройка и остановилась у крыльца. Ямщик постучал в окошко. Затем Белоусов зашёл в дом и весёлым взглядом окинул вышедшую его встречать семью дьячка. Вскоре из-под шубы с хохотом вылез согревшийся и разрумянившийся Вася.

Миновали годы – и немалые. Вновь, как и много лет назад, накануне праздника Рождества Христова стояли трескучие морозы и бушевала буря. В большой архиерейской церкви заканчивалась Всенощная. Толпа нищих в ожидании архипастыря собралась на паперти. Только один старик в жалком рубище отдельно стоял в сторонке. Вот окружённый народом архиерей вышел из церкви, за ним келейник нёс на блюде деньги, которыми владыка щедро оделял нищих. Благословив народ, он уже собрался сесть в свою карету, как вдруг взгляд его упал на дрожащего от холода старика. Архиерею стало жалко нищего, но деньги на блюде кончились, и тогда архиерей пригласил старика в гости.

Сначала старик не решался, но потом отважился и пришёл к архиерею, робко попросив келейника доложить о себе. Архиерей принял старика. Ему захотелось утешить несчастного, и он, посадив гостя в кресло, завел с ним беседу. Нищий рассказал, что когда-то он был богатым купцом, имел большую торговлю, не забывал бедных, но по воле Божией разорился. А затем поведал об одном случае, произошедшим с ним лет сорок назад: «Тогда накануне Рождества Христова ехал я на ярмарку. Мороз был, как теперь – страшный. Смотрю, на дороге сидит окоченелый мальчик». При этих словах архиерей встал со своего места и в волнении заходил по комнате, внимательно всматриваясь в старика. А тот продолжал рассказывать, как он отогрел парня в своей шубе, привёз его к родителям, как те были удивлены и плакали от радости. «Помню, мальчика звали Васей», – продолжал нищий. «Так вот кто жизнь мне спас! – со слезами промолвил архиерей, – тот Вася, которого ты подобрал с дороги, был я». Изумлённый старик встал с кресла, а архипастырь поклонился ему в ноги. «Чудны дела Твои, Господи! Мог ли я думать, что спасая замерзшего мальчика, спасаю жизнь будущего архиерея!» - «Сам Бог нам помог встретиться, - перекрестился архиерей, – и когда встретиться? В такой же день, в какой ты спас мне жизнь. Этим Сам Господь внушает мне: ради Бога, сделай милость, останься у меня, я буду смотреть за тобой, как за отцом». Но бывший купец, поблагодарив, попросил лишь тёплый угол в богадельне и позволение хотя бы изредка встречаться с архиереем. На том и порешили. «Слава в вышних Богу, и на земле мир, в человецех благоволение», - восторженно произнёс архиерей рождественскую песнь, прощаясь со своим благодетелем.

А этот случай произошел в Первую Мировую войну. В сражении за один из небольших белорусских городков русский поручик был тяжело ранен и остался лежать под обломками разбитого снарядами дома. Очнувшись глубокой ночью, поручик сумел выбраться из-под развалин и кое-как побрёл по разгромленным улицам мёртвого города. Первая горячечная радость от того, что остался жив, прошла, и силы израненного воина таяли с каждой минутой. Добредя до разбитого снарядами Божьего храма, поручик в изнеможении почти свалился на землю: силы оставили его окончательно. В свете полной луны матово блестел на куполе крест и казался живой картиной небесной Благодати... Раненый вспомнил, что сегодня Рождественская ночь, великий праздник нарождения в мир Воскресшего Бога, праздник Христа-Младенца. И вдруг поручик увидел белое облако, появившееся на краю горизонта - лёгкое и прозрачное, словно воскрылия херувимов!.. Как позднее он вспоминал, голубые лучи восходили от него, наполняя небесное пространство радостным и живительным светом. В глубине облака сияло, росло и ширилось блестящее наружное кольцо, в центре которого постепенно вырисовывалось нечто ослепительно-прекрасное...». Вскоре поручик ясно различил облик Самой Владычицы с Младенцем Иисусом – Её Божественный Лик был полон неземной радости, любви и мира. Младенец Христос с высоты Её Материнских объятий простирал к людям наполненную Его Святыми Телом и Кровию чашу... Он явился, чтобы совершить таинство Великого Причастия. А навстречу Ему прямо по воздуху поднимались павшие в сегодняшнем сражении воины, и среди них поручик узнавал своих соратников. В новом, просветлённом образе возносились они к Святой Чаше и приобщались Божественного Тела и

Крови из рук Самого Христа!.. Поручик склонился на колени, стал креститься и заплакал, как ребёнок. Укрепившись силами, вскоре он вышел к своим.

И ещё одна чудесная история, не столь давних

К Новому году собравшимся на праздник детям, как всегда, приготовили подарки. Один за другим ребятишки доставали из-под лохматых лап нарядной ёлки заветные пакеты. Недолго думая, дети открыли пакеты и стали поедать находящиеся в подарках конфеты, орехи и другие сласти. Только маленькая Маша отказалась от своего пирожного. Когда другие ребята спросили Машу, почему она не лакомится, девочка ответила, что сейчас пост, и сладкое в её семье не едят. Дети поинтересовались у Маши, когда же закончится пост, и девочка ответила: «Когда настанет Рождество Христово». «А что такое Рождество?» – был следующий вопрос детворы. «Это, - ответила Маша, - когда у Боженьки День рождения». «А Ему тоже подарки дарят?» Маша сначала растерялась, а затем, посмотрев на огромное яблоко из своего подарка, сказала: «Дарят, я вот Ему своё яблоко подарю!» Дети засмеялись - они стали говорить о том, что у если Бога и так всё есть, зачем же Ему какое-то яблоко?

Маша взглянула на висевшую на стене икону Божией Матери с Младенцем на руках. Затем подтащила к стенке, на которой висел святой образ, табурет и вскарабкалась на него. Со словами: «На, Боженька, возьми!» Маша протянула к иконе яблоко. И вдруг, на гла-

зах изумлённых ребят изображение задвигалось: икона ожила! И все увидели, как Христос протянул к Маше тонкую белоснежную руку...

Прошло несколько секунд. Всё было по-прежнему. Недвижимое плоское изображение. Но яблока-то нигде не было! Маша спрыгнула с табурета и от радости стала хлопать в ладоши. Ребята же зашумели и гурьбой кинулись к святому образу. В минуту полочка перед святым образом оказалась заваленной горкой конфет, печенья, игрушек. «Возьми!.. с Днём Рождения, Боженька!» – галдела детвора.

Казалось, что образ просветлел: Христос лучезарно смотрел на детей, а лик Богородицы сиял. И хотя Господь уже не протягивал руку с иконы и не брал подарков, но душа каждого ребёнка наполнилась такой радостью, какую не приносили им никогда ни Новый год, ни день рождения, ни самые большие игрушки. И каждый в своём маленьком сердце чувствовал, что его подарок принят, что Боженька рад ему, и что отныне будет хотеться всегда-всегда приносить Богу подарки!..

> По материалам журналов «Задонский паломник», «Задушевное слово» и «Воронежский епархиальный вестник».



Под медленный шелест летящего снега лицо запрокину... Что в звуке и в знаке? То землю объяла чудесная нега полнощной зимы, воссиявшей во мраке.

Нет звёзд драгоценней, нет снега белее, чем в небе российском, чем в рощах кленовых. Под снегом цветы, что смиренней елея, и ягоды сладкие веток терновых.

Забывчивы звёзды – уйдут с облаками, и землю к рассвету морозы остудят. Но сердце – но сердце дрожит под руками и помнит, и знает, что было и будет.

Я миру покорна, мне Женщина – имя... Мне долго идти, но дорога – к родному. Средь смуты и лжи, средь морозного дыма – по зыбкому снегу – к желанному Дому!

Наталья Кожевникова









# одна любовь пребудет вечно в боге



#### молитва матери

Огромной силой материнская молитва обладает. И кто это испытал на себе, тот знает: мать ради чада на всё пойдёт и если надо будет – горы свернёт...

Неустанно и истово, от сердца мать молится, и её горячие, слёзные молитвы к Господу доносятся: «Господи, помилуй, Господи исцели! Ты мне счастье материнства помоги обрести».

Вопреки всем прогнозам врачей, ребёнок рождается, и счастливая мать радостно улыбается! Она с благодарностью Господу хвалу воздаёт за то, что Он ей маленькое чудо в руки даёт.

Вот уже младенец матери улыбается, и мать, глядя на него, умиляется. Он маленькие ручки тянет к ней, Словно говоря: «Мамочка, ты меня защити и согрей!».

Время идёт - чадо растёт и болеет, но материнская молитва с годами не слабеет. Она каждый день молится Спасителю и Царице Небесной об исцелении. Только в них она видит для своего чада спасение.

Годы бегут, чадо взрослеет – и с пути сбивается.. И мать снова на молитву подвизается: молит о вразумлении чада годами, пока уж и голова покрыта седыми волосами.

Молитва матери со дна моря достанет и для погибающего чада спасительным кругом станет, бурю на море с Божьей помощью укротит... И Господь за труды спасёт её чадо и сохранит!

Светлана Майчубова

Впереди Рожественская ночь. Мы ждём её с упованием на милость Божию. Но сами мы - милостивы ли, добродетельны, сердечны ли? Слышим евангельский призыв: «Будьте милосерды, как и Отец ваш милосерд» [Лк. 6, 36].

Как же милосерд к нам Отец Небесный?

Он «так возлюбил мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него не погиб, но имел жизнь вечную» ГИн. 3, 16].

Он настолько благ и многомилостив, что повелевает солнцу восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных [Мф. 5, 45]... Даже не ведающим и не почитающим Его не перестаёт свидетельствовать о Себе благодеяниями. подавая «с неба дожди и времена плодоносные, ...исполняя пищей и веселием сердца наши» [Деян. 14, 17].

Он долготерпелив и многомилостив: не только не поражает, но щадит и милует нас и тогда, когда мы согрешаем пред Ним, дерзновенно преступаем святую Волю Его, оскорбляем высочайшую Святость и Правду Его, не страшась неприступной Славы и Величия Его, не ужасаясь страшного Гнева Его... Он не поминает беззаконий наших – за одно только покаяние и исповедание пред Ним наших грехов!..

А как милосерден к нам Единородный Сын Божий!.. Он смирил Себя до вертепа и яслей, до бедной жизни странника, не имеющего, где приклонить голову [Мф. 8, 20]. Он принял на Себя все виды бедствий человеческих, терпеливо и кротко переносил все порицания, страдания и мучения от тех самых рабов Своих, которых пришёл облагодетельствовать и спасти от смерти вечной!.. Имея власть единым словом погубить врагов, Он не переставал благодетельствовать им, щадить и миловать их, скорбеть об окаменении их сердец, плакать об угрожающей им погибели - и, пригвождаемый ко кресту, молился за Своих распинателей...

Он, принесши в жертву за наши грехи Самого Себя, не лишил нас сокровища Благодати Своей, ниспослав Всесвятаго Духа Своего в помощь человеку. Он питает нас Своей Плотию и Кровию, разделяет со Своими последователями, которых именует друзьями и братьями, всю Славу Свою, которую имел у Отца Своего Небесного – даже когда мы не повинуемся Его заповедям, своими преступными делами отвергаемся Его.

◆ В редакционной почте обнаружилось письмо с текстом, содержание которого рождено самой жизнью и общепонятно, а вот стиль изложения его необычен для современного читателя: как нам кажется, он напоминает манеру народных сказителей прежних времён. Предлагаем это сочинение вниманию читателей «Вестника».

Видишь, какого милосердия и какой любви требует и ждёт от нас Господь, положивший за нас душу Свою!

Наша любовь к ближнему должна быть милосердна, сострадательна, долготерпелива, щедра, готова разделить с нуждающимся всё, сделать для него то, чего требует его нужда и что доступно нашим силам... Нет необходимости знать, отчего несчастлив наш ближний, и не был ли он сам причиной своего несчастья. Довольно того, что он несчастлив, что имеет нужду в нашей поддержке – вещественной или духовной. И мы обязаны подать ему руку помощи, утешить скорбную душу его словом любви и сострадания, делом благотворения, усладить

горесть его тёплым сочувствием, подкрепить веру его братским советом и молитвой, охранить душу его от соблазнов мира и от одолевающей силы его собственных страстей.

Такой всеблагой Любовью возлюбил нас Господь, и Он говорит нам: «Сия есть заповедь Моя, да любите друг друга, как Я возлюбил вас» [Ин. 15, 12]; «будьте милосерды, как и Отец ваш милосерд» [Лк. 6, 36]. В этом истинное счастье – и в настоящей, и в будущей жизни. Любите друг друга с такой же чистотой, искренностью и готовностью делать добро - тогда и будете законными наследниками вечного Царствия Божия, в котором обитают лишь Любовь, Мир и Радость о Духе Святом.

Настанет время, когда все достоинства земные исчезнут, «пророчества прекратятся, и языки умолкнут, и знание упразднится» [1Кор. 13, 8], и только одна Святая Любовь пребудет вечно в Боге и с Богом.

Димитрий [Муретов], архиепископ Херсонский

## в рождественскую ночь

- Дети, спать! - А помолиться? - Конечно, конечно, - сказала мама, становясь на колени перед иконами Спасителя и святителя Иннокентия Иркутского. Трепещущий свет лампадки падал на красивое лицо матери и на три белокурые головки малышей. Чистыми, звонкими голосами повторяли вслед за семилетней Настенькой знакомые слова молитвы шестилетняя Рая и маленький краснощёкий Игорёк. Потом мама прочитала молитву святителю Иннокентию, чью память глубоко почитала. Любили его и дети. Перед сном малыши часто просили рассказать о нём. Мама рисовала в их воображении картины сурового севера, обычаи полудиких обитателей, веривших в жалких идолов. Ребята как будто наяву видели, как толпы людей стекались к святому монаху услышать его вдохновенные слова об истинной Вере или получить Святое Крещение. Было интересно представлять, как неграмотные северяне, подобно детям, произносили первые прочитанные ими слова, как радовались, узнавая каждую новую букву. Святой Иннокентий нёс свет в самые отдалённые места, и народ от дедов к внукам с любовью передавал

Обычно после вечерней молитвы дети быстро и мирно засыпали. Но в этот предпраздничный вечер то из одного, то из другого угла раздавались вопросы: – А папа скоро вернётся? – А он привезёт игрушки на ёлку? – А большую лошадку?

Мама едва успокоила их и, перекрестив каждого, села за шитьё. В наступившей тишине стал слышен нарастающий вой ветра. Он словно приносил тревожную весть Елизавете о её дорогом Грише. Она беспокоилась о нём всегда, когда он находился в пути. Григорий был машинистом поезда, а в дальней дороге мало ли что может произойти. Лиза всегда, благословляя мужа в дорогу, просила Господа об Ангеле-Хранителе для него, кормильца их детей. Девять лет безоблачного счастья казались мигом. Томили только эти ожидания, а сегодня ещё и злой ветер, стучащий в окно, завывающий и устрашающий. Елизавета молилась, молилась и незаметно погрузилась в какой-то туман. Ей привиделась снежная равнина, железнодорожные пути, тусклые мигающие фонари, сугробы. Но вот она увидела несколько человеческих фигур. Около железнодорожного моста, озираясь, они склонились и что-то делали. Как молния мелькнула мысль: – Да они же разбирают путь! Она чётко видела, как злые люди отбросили рельсы с насыпи и спрятались под мостом.

Лиза остро почувствовала надвигающуюся беду. Вот уже вдали появилась маленькая чёрная точка, которая стремительно приближалась. «Да это же поезд! На нём Гриша!» – в ужасе пробудилась от видения Лиза и упала на колени, горячо молясь.

- Мама! Мамочка! - дети вскочили с постелей. - Что с тобой?! - Господи, спаси Гришу! Господи, не оставь детей сиротами!..

Почуяв беду, и малыши встали на коленки. – Молитесь, дети: «Господи! Спаси нашего папу! Святителю отче Иннокентий, умоли Господа спасти папу! Молитесь, молитесь, дети! Бог услышит вас! Отче Иннокентий!..» Дети вместе с мамой устремляли свой взор и сердца к иконам, сливаясь в одном молитвенном порыве. Молился, мчась на поезде, и Григорий. Он зорко всматривался в темноту ночи, глядя на рельсы сквозь вьюгу и слепящий снег. Григорий соскучился по своей красавице Лизаньке, по милой сердцу детворе, но ещё и тосковал о том, что в эту Рождественскую ночь он не в церкви, где люди, ликуя, поют: «Рождество Твое, Христе Боже...» Григорий и сам, превозмогая непонятную тревогу, пел: «Христос раждается, славите...».

Но что это? Вдруг в ярком свете перед движущимся поездом возникла фигура монаха. Он стоял словно на облаке и властно поднимал руку с посохом, запрещая путь. Григорий дёрнул ручку тормоза и упал без чувств. От резкой остановки попадали с мест пассажиры, смятение охватило всех. Увидев лежащего без сознания машиниста, начальник поезда выругался: - Напился, каналья! – Да что вы, ваше высокоблагородие, – заступился помощник машиниста. – Ларионов спиртного в рот не берёт. Увидел, наверное, что: вдруг закричал, дал тормоз и свалился. Не знаю – жив ли?

Когда фельдшер привёл Григория в чувство, тот мог сказать только одно: - Там... монах! Начальник недоумевал: какой монах? Но всё-таки распорядился осмотреть впереди дорогу. Служащие вернулись потрясённые – железнодорожный путь был разобран!.. Не останови машинист состав, погибли бы сотни людей. У паровоза собралась огромная толпа. Рассказ о предупредившем гибель поезда монахе передавался из уст в уста. Появился священник, оказавшийся в числе пассажиров. Прямо под открытым небом отслужили благодарственный молебен. Растроганные люди поздравляли друг друга с великим праздником Рождества Христова и чудесным спасением.

The second of th





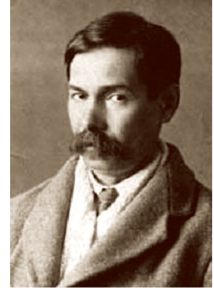
труды художника и христианина

Для православного человека Свято-Троицкая Сергиева Лавра является местом особым, формирующим миропонимание русского христианина. В тяжелейшее для России Смутное время святая обитель выдержала беспримерную по мужеству осаду иноземных находников, став одним из центров народного ополчения Минина и Пожарского, и внесла огромный вклад в сохранение русской государственности. Ныне, в память о давних героических событиях, 4 ноября наша страна празднует День Единения. Но уже более трёхсот лет в государственно-православном календаре России в этот день чествуется «Ка-

Троице-Сергиева Лавра – одна из самых почитаемых святынь нашего Отечества – является великим духовным оплотом, в стенах её многие поколения наших соотечественников и единоверцев в молитве обретали душевные силы и покой, отрешаясь от внутренних нестроений. Но в лихие богоборческие годы и эта святая обитель оказалась на грани разрушения. Однако Господь не попустил её исчезновения. И немалую лепту в возрождение Лавры внёс замечательный художник Викентий Павлович Трофимов.

занская» икона Божией Матери.

Он родился в Пермском крае 24 ноября 1878 года в семье сибирских казаков-землепроходцев. Отец его, известный судовладелец, радея о развитии промышленности края, со своими компаньонами энергично пропагандировал среди земляков идею возрождения торгового море-



плавания по Северному морскому пути и организации ярмарок в Мангазее...

А наделённый тягой к путешествиям и живописным даром наследник его, Викентий, окончив престижное Московское художественное училище имени Строганова, продолжил образование за

Более десяти лет Трофимов посвятил Воронежу, прожив в нашем городе с 1911 по 1922 год. Среди работ живописца сохранился этюд, посвящённый приезду в Воронеж императора Николая II в канун I Мировой войны. В Воронеже Викентий Трофимов был заведующим и творческим руководителем художественно-ремесленного училища имени Коломенкина – филиала



Трофимова.

В 1924 году художник с семьёй переехал из Воронежа в Омск,

знаменитой московской «Строгановки». Художник неоднократно участвовал в различных всероссийских выставках, проводившихся в Москве и Санкт-Петербурге, не раз удостаиваясь там первых премий. Нередко его картины покупались в первый же день выставки!..

В 1920 году к Викентию Трофимову обратились члены комиссии, возглавляемой известным искусствоведом профессором Успенским, поставившие перед собой цель спасти уходящую натуру старого Воронежа. Тогда же в наш город прибыл знаменитый автор живописных исторических полотен Аполлинарий Васнецов. Приглашение не случайное: Васнецов возглавлял комиссию по изучению старой Москвы. Кстати, он был и единственным из художников, кто в советское время публично выступил против сноса храма Христа Спасителя в столице. Пребывая в Воронеже, он выполнил эскиз «Вероятный вид города с московской стороны в XVII веке».

А Викентий Трофимов написал целую серию картин, изображавших старый Воронеж. Между прочим, он являлся превосходным яхтсменом. Наверное, любовь к большим рекам и к морю он унаследовал от отца-судовладельца. Художник прекрасно рисовал парусники, что ярко проявилось в его воронежских этюдах, посвящённых Адмиралтейской верфи. Викентий Павлович тщательно изучил воронежские архивы, исходил многие старинные городские улицы – и неудивительно, что в своих работах он сумел глубоко почувствовать, оживить былые времена, историю, быт и культуру ушедшего Воронежа. Так, картины «Успенская церковь с домами Меншикова и Апраксина», «Дом Петра I в Воронеже» и «Постройка кораблей в Воронеже» являют современникам бурную эпоху Петровского времени, а рисунки, изображающие деревянную крепость Воронеж, с летописной точностью и лаконизмом фиксируют самые истоки возникновения города. Большинство работ Трофимова – акварельные. Но, по определению знатоков, так же точно, легко и прозрачно писал он маслом. Уже в наши дни мир искусства заново узнаёт творчество Викентия

а через несколько лет в Москву. С вом Посаде, тогда именовавшемся «Загорск». Там Викентий Павлович вместе со своим старшим сыном Игнатием осуществил одну из самых удивительных в мире работ – реставрацию Свято-Троицкой Сергиевой Лавры.

Перед Трофимовыми стояла сложнейшая задача, ибо архитектурный облик Лавры складывался на протяжении четырёх веков. Необходимо было сохранить уникальность, узнаваемость и характерность каждого памятника, и в то же время весь комплекс Лавры должен был остаться единым и восприниматься гармонично. В процессе этой титанической работы сложился творческий союз отца и сына. Игнатий Викентьевич как главный архитектор разработал генеральный план реставрации, а сам Викентий Павлович, прекрасно владея искусством композиции, осуществлял художественные реконструкции памятников Лавры в том виде, какими их увидел Трофимов-младший.

в советскую эпоху, Викентий Трофимов смог выполнить работу, за которую и взяться-то дано было далеко не каждому. Для восстановления великой православной святыни надо иметь мощнейшую основу христианский взгляд на мир. Это сродни тому, чтобы написать копию с чудотворной иконы: мало быть тасвятых образов пишутся по великим

В годы расцвета отечественной конца 1930-х годов он жил в Сергие- мультипликации бывшие иконописцы работали на киностудии «Союзмультфильм». И, возможно, именно благодаря им наши современники, невзирая на смену политических и социальных декораций, продолжают восхищаться советскими мультипликационными фильмами, ведь в их основе лежат нетленные христианские образы и вечные ценности православной культуры.

Вложив в дело своей жизни всю душу и талант большого художника, Викентий Трофимов капитально отреставрировал лаврские Больничные палаты с церковью Зосимы и Савватия Соловецких, храм Сошествия Святого Духа, белокаменный цоколь величественной лаврской колокольни, Трапезную, Царские чертоги и значительную часть крепостных стен и башен. До нас дошли его картины, ярко и образно повествующие о том, какой он видел Лавру: «Вид с Колокольни», «Духовская церковь», «Троицкий собор», «Больничные палаты с храмом Зосимы и Савватия Соловецких»... Будучи художником, творящим Его творчество питали шедевры Андрея Рублёва, Данилы Черного и Симона Ушакова.

Работая в стенах Свято-Троицкой Сергиевой Лавры, Викентий Павлович стал свидетелем возрождения монашеской жизни обители, начала настоятельства Патриарха Алексия I, перенесения в Успенский собор мощей Преподобного Серлантливым или даже гениальным гия... В Лавре Трофимов трудился художником – чудотворные списки с самого начала её реставрации и до конца своих дней в 1956 году. То есть, по существу, там и жил, и умер.



ний Трофимов. Духовская церковь нструкция. (1946 г.)

Шестьдесят лет тому назад в Загорском музее-заповеднике состоялась персональная выставка Трофимова, ставшая его своеобразным творческим и жизненным итогом. Большую часть экспозиции составили посвящённые Лавре картины и эскизы, в которых каждая деталь проработана с удивительной точностью. Осуществлявший наблюдение над реставрацией лаврской живописи Игорь Грабарь говорил, что работы Трофимова настолько точны, что на них можно просчитать кирпичи..

А для нас Викентий Павлович Трофимов остался художником, чьё творчество проникнуто безграничной любовью к русской культуре и Православному миру.



The state of the s



## **ВЕРА БЕЗ ДЕЛ МЕРТВА** [нак., 2, 17].

Дорогие братья и сестры! Наши читатели, верные друзья и единомышленники!

«Вестник Антониевского храма» с 2010 года выходит регулярно. Сегодня его тираж – 3000 экземпляров, он востребован и прихожанами храма во имя святителя Антония (Смирницкого), и другими православными приходами, и военными частями, и медицинскими и социальными учреждениями нашего края. С просьбой прислать «Вестник» обращаются из разных городов страны и даже из-за рубежа. И ещё у многих людей есть желание читать наше издание, а увеличение тиража требует дополнительных средств.

Просим вашей помощи. Для издания каждое, даже небольшое пожертвование – важно и нужно. Если каждый из читателей переведёт «Вестнику» хотя бы сто рублей несколько раз в год, мы сможем увеличить тираж почти вдвое.

Церковное служение - соборно, и вы можете внести посильный вклад в благое православное дело, совершаемое вместе. Денежные пожертвования переводить с пометкой «Пожертвование на издание «Вестника Антониевского храма» на расчётный счёт храма в соответствии со следующими реквизитами:

Местная религиозная организация Православный Приход храма во имя свт. Антония (Смирницкого), архиеп. Воронежского и Задонского, г. Воронежа религиозной организации «Воронежская и Борисоглебская Епархия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)»

Реквизиты: P/c 40703810800510003141 в Филиале N 3652 Банка ВТБ 24 (ПАО) БИК 042007738. ИНН/КПП 3665045857/366501001 Корр. счет 3010181010000000738

С вопросами и предложениями вы можете обратиться к председателю отдела Воронежской митрополии по взаимодействию с Вооружёнными Силами и настоятелю Антониевского храма протоиерею Николаю Бабичу по тел. +7 (951) 860-40-40. Телефон храма: +7 (473) 226-08-68.

Адрес храма: 394070, г. Воронеж, ул. Тепличная, 22-А. E-mail: Snt-Antonius@yandex.ru

Электронная версия «Вестника» доступна по адресу: www.snt-antonius.ru

Редакционная коллегия: протоиерей Николай Бабич, Римма Лютая, Николай Бавыкин

Главный редактор: протоиерей Николай Бабич Заместитель главного редактора по организационным вопросам: Николай Бавыкин

Редактор отдела истории и краеведения:

Выпускающий редактор, ответственный секретарь, корректор: Римма Лютая

Дизайн, макет, вёрстка: Наталья Назаренко Технический редактор

и секретарь: Алевтина Абрамова Адрес редакции: 394070, РФ, г. Воронеж, ул. Тепличная, 22-А

+7 (951) 860-40-40 (главный редактор)

+7 (960) 115-69-06 (выпускающий редактор)

+7 (951) 545-56-96 (технический редактор и секретарь) Электронная почта: Snt-Antonius@vandex.ru

Тираж: 3000 экземпляров Отпечатано: ООО «Типография Рубикон», Воронеж, ул. Урицкого, 2 Б Заказ: № 000.

Подписано к печати: 28.12.2015 г.

Газета издаётся на средства и трудами благотворителей. Пожалуйста, не используйте наше издание в хозяйственных целях.

Свидетельство о государственной регистрации ПИ № ТУ36-00332 выдано Управлением Федеральной Службы по надзору в сфере связи, информационных технологий и массовых коммуникаций (РОСКОМНАДЗОР) по Воронежской области 24.12.2012 года

